Titre: Le systeme de pensée de la médecine traditionnelle
chinoise

Auteurs: Chen Qiang, Université de Sanya
Revue: Anthropologie des savoirs des Suds, numéro 2

Dossier: Le role des savoirs du Sud dans la durabilité
humaine, écologique et planétaire

Numéro dirigé par Obrillant Damus (Université d'Etat d'Haiti,
Université de Sherbrooke, Université Laval), Christine

Focquenoy Simonnet (Université Lille 2), Chen Qiang
(Université de Sanya), Joseph P. Saint-Fleur (Académie de
Lille), Catherine Thomas (Association Comprendre et Soigner
en Situation Transculturelle), Renata de Melo Rosa (Instituto
Maria Quitéria)

Editeur: Les Editions de 'Université de Sherbrooke (EDUS)
Année: 2025

Pages: 137 -164

ISSN: 2817-4070

URI: https://hdl.handle.net/11143/23280

DOI: https://doi.org/10.17118/11143/23280

Cet ouvrage est mis a disposition selon les termes de la licence Creative
Commons Attribution 4.0 International.




LE SYSTEME DE PENSEE DE LA MEDECINE
TRADITIONNELLE CHINOISE

CHEN QIANG, UNIVERSITE DE SANYA
576610085@qag.com

Résumé : La théorie de la médecine traditionnelle chinoise (MTC) est étroitement liée a la philosophie antique
chinoise. La théorie du diagnostic et du traitement des symptémes et I'application de la théorie du Yin et du
Yang dans la MTC permettent de structurer la diagnose et le traitement complexes des maladies, atteignant
ainsi le but d'utiliser la simplicité pour gérer la complexité. Les anciens Chinois ont utilisé la théorie du Yin et du
Yang et des Cing Eléments (l'or, le bois, I'eau, le feu et la terre) pour contourner le manque de développement
de la science et de la technique, accomplissant ainsi le passage de la métaphysique matérialiste a la métaphy-
sigue de l'ontologie. La MTC est une philosophie exprimant les principes généraux du monde, ce qui lui confere
une orientation de développement et un pouvoir puissant. Mais elle est encore loin de la science moderne. Elle
nécessite une interprétation moderne pour expliguer et former un systeme théorique complet. Dans la moderni-
sation des médicaments traditionnels chinois, le modele théorique traditionnel ne doit pas étre abandonné car il
existe trop de domaines et de maladies inconnus. La science moderne ne peut pas toujours répondre a certains
problemes, tandis que les théories de la MTC pourraient jouer un réle dans leur résolution. En méme temps, la
science moderne passe de la réduction a I'holisme, particulierement dans les domaines de la biologie et de |a
meédecine. L'émergence de la biomédecine et de la médecine systémique offre d’excellentes opportunités pour
la modernisation des médecines et des médicaments traditionnels.

Mots-clés : systeme de pensée, médecine traditionnelle chinoise, héritage, développement.

Abstract: The theory of Traditional Chinese Medicine (TCM) is closely linked to ancient Chinese philosophy. The
diagnostic and treatment theory, along with the application of Yin and Yang theory in TCM, helps to structure
the complex diagnosis and treatment of diseases, thereby achieving the goal of using simplicity to manage
complexity. The ancient Chinese used the theory of Yin and Yang and the Five Elements (metal, wood, water, fire,
and earth) to overcome the lack of scientific and technological development, thus accomplishing the transition
from materialist metaphysics to the metaphysics of ontology. TCM is a philosophy that expresses the general
principles of the world, which gives it a developmental direction and powerful strength. However, it is still far
from modern science. It requires a modern interpretation to explain and form a complete theoretical system. In
the modernization of traditional Chinese medicine, the traditional theoretical model should not be abandoned
because there are still many unknown fields and diseases. Modern science cannot always address certain pro-
blems, whereas TCM theories could play a role in solving them. At the same time, modern science is shifting
from reductionism to holism, particularly in the fields of biology and medicine. The emergence of biomedicine
and systemic medicine presents excellent opportunities for the modernization of traditional medicines and
treatments.

Keywords: system of thought, traditional Chinese medicine, heritage, development.

Anthropologie des savoirs des Suds 138


mailto:576610085@qq.com

INTRODUCTION

La théorie de la médecine traditionnelle chinoise (MTC) est étroitement liée a la philosophie
antique chinoise. La théorie du diagnostic et du traitement des symptomes et I'application
de la théorie du Yin et du Yang dans la MTC permettent de structurer la diagnose et le traite-
ment complexes des maladies, atteignant ainsi le but d'utiliser la simplicité pour gérer la
complexité. Les anciens Chinois ont utilisé la théorie du Yin et du Yang et des Cing Eléments
(I'or, le bois, I'eau, le feu et la terre) pour contourner le manque de développement de la sci-
ence et de la technique, accomplissant ainsi le passage de la métaphysique matérialiste a la
métaphysique de l'ontologie. La théorie médicale philosophique est une épée a double tran-
chant. D'un c6té, ses puissantes capacités d'interprétation et sa capacité d'extrapolation par
analogie ont rapidement enrichi la théorie médicale traditionnelle chinoise, lui permettant de
se développer et de devenir indépendante du systeme biomédical occidental. Par la suite, les
meédecins qui I'appliquent n'ont pas besoin de comprendre la physiologie et 'anatomie pour
traiter les malades avec succes. De l'autre coté, une interprétation excessive des théories a
finalement transformé la MTC en un mystérieux occultisme, ce qui a rendu son utilisation dif-
ficile pour les gens. La MTC est une philosophie, exprimant les principes généraux du monde,
ce qui lui confere une orientation de développement et un pouvoir puissant. Mais elle est
encore loin de la science moderne. Elle nécessite une interprétation moderne pour expliquer
et former un systeme théorique complet. Dans la modernisation des médicaments tradition-
nels chinois, le modele théorique traditionnel ne doit pas étre abandonné car il existe trop de
domaines et maladies inconnus. La science moderne ne peut pas toujours répondre a cer-
tains problemes, tandis que les théories de la MTC pourraient jouer un réle dans leur résolu-
tion. En méme temps, la science moderne passe de la réduction a I'holisme, particulierement
dans les domaines de la biologie et de la médecine. Lémergence de la biomédecine et de la
meédecine systémique offre d'excellentes opportunités pour la modernisation des médecines
et des médicaments traditionnels.

La MTC est une discipline qui met I'accent sur la pratique. Ses savoirs et compétences pro-
pres sont donc le fruit d'une lente accumulation d'expériences cliniques, au méme titre que
la médecine occidentale. Comment, dans le méme temps, a-t-elle évolué en métaphysique
de I'analogie par imagerie ? La vision holistique ainsi établie est-elle correcte ? La juste recon-
naissance des fondements du systeme théorique de la MTC a une importance concréete pour
sa modernisation.

Anthropologie des savoirs des Suds 139



LORIGINE ET LE DEVELOPPEMENT DE LA MEDECINE

LA MTC EST NEE D’ESSAIS ET D'IMITATIONS

Au début de la société primitive, la productivité était faible et les gens étaient trés dépendants
de la nature, lorsque I'activité productive consistait simplement a chercher partout de la nour-
riture préte a I'emploi, comme la cueillette de fruits sauvages, de graines ou |'extraction de rhi-
zomes de plantes. Comme les gens ne connaissaient pas encore les cing céréales principales
(riz, mil, millet, blé et soja), ne savaient pas ce qui était mangeable ou pas, il est inévitable que
lors de la consommation de fruits sauvages récoltés, de graines et de rhizomes de plantes,
certaines plantes toxiques se mangeaient par erreur, ce qui entrainait des vomissements, de
la diarrhée et méme un coma et, parfois, la mort. Parfois, il arrivait aussi que des vomisse-
ments ou des diarrhées préexistants soient atténués ou éliminés par la consommation acci-
dentelle d'une plante. Apres de nombreuses tentatives, ces expériences se sont accumulées,
réalisant progressivement quelles plantes peuvent étre mangées et quelles plantes peuvent
reduire la douleur et étre utilisées intentionnellement, de sorte que la simple activite méedicale
commence. Par conséquent, les équivalences alimentaires médicinales sont une caractéris-
tique distinctive de la MTC jusqu'a aujourd’hui.

Vers la fin de la société primitive, avec I'amélioration des outils de production, il n'y avait pas
seulement des outils de pierre moulus, mais aussi I'invention de I'arc et de la fleche, ce qui ren-
dait la chasse facile, Thomme primitif est passé progressivement de l'alimentation a base de
plantes a 'omnivorisme a base de viande et de plantes, et ainsi progressivement s'accumulait
la connaissance de la médecine animale. Ce sont les ancétres chinois qui, a partir danimaux
comestibles, ont trouvé des preuves de la médecine animale. Plus tard, avec I'avéenement de
I'ere de la fonte des métaux, de nombreux médicaments minéraux ont été reconnus.

Les médecins chinois apprennent constamment des animaux au cours du développement
de la MTC. Lunité de 'lhomme et du ciel est une partie importante de la pensée philosophique
chinoise, il est donc naturel d'apprendre des animaux, comme le tigre blessé par des fleches
empoisonnées qui mange de la boue verte pour se désintoxiquer, le faisan blessé par l'aigle
colle des feuilles jaunes pour se guérir. Les gens qui voient ces derniers apprendront cer-
taines connaissances sur les médicaments (Zhang,1224).

PRODUCTION DE L’ANCIENNE PENSEE PHILOSOPHIQUE NAIVE DE LA MTC
La pensée philosophique chinoise ancienne peut étre vue de partout a partir du systeme

théorique de la MTC dont le Yin et le Yang et les Cing Eléments constituent le noyau. Le Yin et
le Yang sont la base de la MTC, sur laquelle toutes les théories sont fondées.

Anthropologie des savoirs des Suds 140



GENERATION DU CONCEPT DU YIN ET DU YANG

GENERATION DE L’ANCIENNE PENSEE PHILOSOPHIQUE NAIVE

L'ancienne pensée philosophique naquit de l'observation directe et de la simple déduction des
choses qui entouraient les gens. Lalternance du jour et de la nuit est observée et le concept
du Yin et du Yang est alors mis en lumiere. D'autres observations ont révélé que tout dans le
monde peut étre divisé en Yin et Yang. Le jour est chaud, donc la chaleur est Yang. Le ciel noir
est froid, donc le froid est Yin. L'été est chaud, donc I'été est Yang. Lhiver est froid, donc I'hiver
est Yin. Le feu est chaud, donc il est Yang. Leau est froide, donc elle est Yin. Pour aller plus
loin dans les exemples : les flammes flottent vers le haut, donc monter est Yang, le haut est
Yang. Le ciel est au- dessus, donc le ciel est Yang. Les choses légéres montent facilement,
donc la légereté est Yang. Leau tend vers le bas, I'eau coule toujours vers le bas, donc le bas
est Yin. Les choses lourdes tendent facilement vers le bas, donc le poids est Yin. On peut
conclure que les propriétés du Yin sont noires, froides et calmes, et que le Yang est blanc,
chaud et mobile.

La méthode ci-dessus peut facilement diviser les choses, de sorte que la déduction est un
mode de pensée important de la philosophie chinoise ancienne et une grande caractéristique
de la culture chinoise Yi.

GENERATION DE LA THEORIE DU YIN ET DU YANG EN MTC

Puisque tout dans le monde peut étre divisé en deux catégories, le Yin et le Yang, la maladie
ne peut certainement pas faire exception, et a partir de l'observation, il y a un développement.
Le traitement de la maladie alors suit la pensée de la conversion du Yin et du Yang.

Les maladies peuvent symptomatiquement étre divisées en Yin et Yang. Observant le change-
ment des quatre saisons, on a encore une fois les concepts du froid, de la chaleur, du tempéré
et du frais, qui peuvent étre classés dans le grand concept du Yin et du Yang. Le froid et le
frais appartiennent a la catégorie du Yin. La chaleur et le tempéré appartiennent a la catégorie
du Yang. Le froid, la chaleur, le tempéré et le frais ont affiné le concept du Yin et du Yang, de
sorte que la maladie a logiqguement séparé le « symptéme de froid » et le « symptdme de
chaleur ».

Le frais et le tempéré appartiennent respectivement au froid et a la chaleur, mais seulement
a des degrés différents. Avec le symptome de froid et le symptéme de chaleur, naturellement
on se garde au chaud en hiver et on se rafraichit en été. Alors on comprend le principe de
guérison qui est « chauffer en cas de froid et refroidir en cas de chaleur ».

Anthropologie des savoirs des Suds 141



En ce qui concerne le traitement correspondant au symptéme de froid et au symptéme de
chaleur, les médicaments sont divisés en quatre catégories : froid, chaleur, tempéré et frais.
Les médicaments pour traiter le symptéme de chaleur sont divisés en médicaments froids et
meédicaments frais selon I'effet du médicament. Les médicaments pour traiter le symptoéme
de froid se divisent de la méme maniere en médicaments chauds et médicaments tempérés.

Le concept du Yin et du Yang et le concept de la chaleur et du froid, développés par la pensée
philosophiqgue antique, engendrent encore plus loin le concept de la surface et de l'intérieur et
celui de I'imaginaire et du réel, de sorte que le diagnostic octodimensionnel du Yin et du Yang,
de la surface et de l'intérieur, de I'imaginaire et du réel et de la chaleur et du froid de la MTC
apparait. La théorie pharmaceutique de la MTC est également de plus en plus en cohérence
avec ce mode de pensée.

LINTRODUCTION DE LA DOCTRINE DES CINQ ELEMENTS ET LE PERFECTIONNEMENT DE LA THEORIE DES
VISCERES ET DES PHENOMENES PHYSIOLOGIQUES ET PATHOLOGIQUES

Les Cing Eléments proviennent du Yin et du Yang, de sorte qu'ils y sont étroitement liés.
L'énergie du Tai Chi' génére le Yin et le Yang. Le Yin et le Yang générent les Cing Eléments.
Les Cing Eléments germent avec tout ce qui est contenu. La doctrine des Cing Eléments est
une classification plus raffinée des choses en utilisant des méthodes telles que I'analogie et
I'extrapolation des réseaux déductifs.

Le principe d'analogie est I'extraction des signes caractéristiques des choses du monde, la
comparaison avec les caractéristiques des Cing Eléments qui servent de référence, la classi-
fication des choses dans leur propre type selon cing grandes catégories correspondant aux
cing propriétés de l'or, du bois, de I'eau, du feu et de la terre. Par exemple, a partir du principe
selon lequel chaque type de corps a la méme propriété, si l'on attribue correctement un corps
au type auquel il appartient, on peut en déduire ses propriétés en fonction de celles com-
munes aux autres corps de ce type. Cette méthode de recherche associative peut rapide-
ment mener a bien I'étude de nouveaux corps, sans avoir a faire beaucoup d'expériences
pour rechercher progressivement leurs propriétés, il suffit d'extrapoler quelques conclusions,
puis de les tester.

Ceci est similaire au tableau périodigue de Mendeleiev, dans lequel celui-ci a découvert les lois
de I'arrangement des éléments et a produit un tableau qui a permis aux chimistes ultérieurs
de découvrir de nouveaux éléments simplement en s‘appuyant sur le tableau et en extrapo-
lant, le reste étant de faire une expérience pour le confirmer.

1. Le Tai Chi est un ancien concept chinois qui décrit I'état du cosmos avant que le ciel et la terre ne s'ouvrent,
gue le chaos ne sépare le Yin et le Yang.

Anthropologie des savoirs des Suds 142



La doctrine des Cing Eléments peut permettre de déduire clairement les fonctions
physiologiques et les processus pathologiques des visceres (Xianguo, 2006). La MTC
classifie les viscéres selon les propriétés des Cing Eléments pour clarifier leurs fonctions
physiologiques respectives et leurs relations mutuelles.

FORMATION DU SYSTEME THEORIQUE DE LA MTC

Aux 5¢me-3¢me sigcles av. J.-C. (période du Printemps et de I'Automne et des Royaumes
Combattants), I'histoire de la Chine a connu un point culminant culturel avec « I'émergence
des grands intellectuels et le débat des Cent Ecoles », et diverses idées académiques ont
atteint un certain niveau. Sous linfluence de cet environnement objectif, de nombreux
meédecins éminents ont resumeé de maniere exhaustive les réalisations médicales antérieures
a la période du Printemps et de 'Automne et des Royaumes Combattants, ont écrit le premier
livre classique de la MTC, le Livre Intérieur de 'Empereur Jaune (auteur anonyme, paru dans
la Période des Royaumes Combattants), ont établi un systéme de théories médicales basé
sur la doctrine du Yin et du Yang et des Cing Eléments, afin d’expliquer la relation de 'lhomme
avec la nature et les relations internes du corps humain, et dans le principe de l'idée holis-
tique, ont clarifié les problemes médicaux liés a la pathologie, au diagnostic, a la prévention,
au traitement, etc., jetant ainsi les bases théoriques de la MTC.

Avec I'achevement du modele théorique du Livre Intérieur de 'Empereur Jaune, les praticiens
de la MTC pouvaient plus tard établir un diagnostic et guérir des maladies en extrapolant
a partir de la théorie, sans avoir besoin d'étre familiers avec I'anatomie. Cette méthode de
raisonnement existe jusqu’'a présent.

Lexposition et I'application du Livre Intérieur de 'Empereur Jaune aux relations entre les hom-
mes et le ciel et & la doctrine du Yin, du Yang et des Cing Eléments, tant en ce qui concerne
leur universalité que leur caractere systémique, ont atteint des sommets rationnels, conten-
ant tous les matériaux de diverses théories et doctrines dans le développement de la MTC,
telles que l'idée holistique, la théorie du discernement et d'autres caractéristiques complé-
mentaires de la MTC. Durant toute la période du Printemps et de I'Automne et des Royaumes
Combattants, du 5eme siecle avant J.-C, jusqu’a I'unification des royaumes par la dynastie
Qin en 221 avant J.-C, la MTC n'a cessé d'évoluer et de faire mQrir sa pratique. Plusieurs
générations de médecins ont écrit des traités médicaux, voire créé leur propre doctrine apres
avoir étudié le Livre Intérieur de 'TEmpereur Jaune. Les modifications apportées, relativement
minimes par rapport a la richesse de l'ouvrage original, nont fait que confirmer la perfection
des théories premieres du Livre intérieur de 'Empereur Jaune.

Anthropologie des savoirs des Suds 143



RENFORCEMENT DU SYSTEME THEORIQUE DE LA MTC

La médecine, en tant qu'activité technique et pratique, est impossible a développer sans étre
guidée par la théorie et sans tirer parti des connaissances de pointe de I'époque a laquelle
elle s'appliqgue. Comme en Occident, I'ancienne philosophie chinoise était englobante et les
sciences naturelles n'en étaient que des branches. La combinaison de la médecine et de
la philosophie s'effectue donc naturellement. En outre, la théorie de la MTC et les théories
philosophigues anciennes se renforcent mutuellement.

En tant que connaissance de pointe de I'époque, la philosophie a longtemps été entre les
mains de quelques-uns. « Le poisson ne doit pas étre retiré de I'abime, 'instrument important
du Royaume ne doit pas étre montré » (Auteur anonyme, 2015). Comme «l'instrument import-
ant du Royaume», la philosophie est devenue «l'instrument important» dans les mains d'un
petit nombre de dirigeants.

INFLUENCE DES IDEES PHILOSOPHIQUES ANCIENNES SUR LA PRATIQUE MEDICALE

La doctrine du Yin, du Yang et des Cing Eléments, avec son induction rigoureuse, sa classifi-
cation et son «analogie par imagerie», couvre toutes les physiologies et pathologies du corps
humain, permettant ainsi a la théorie de la MTC d'ignorer la forme anatomique spécifique du
corps humain, tout en travaillant sur la compréhension de sa fonction, en utilisant le temps
et 'espace comme coordonnées, et en unifiant les organes et entrailles, les mains, les pieds,
etc., selon leur fonction (et non leur structure spécifique, Huihe,1984). Elle a ainsi établi un
modele théorique completement séparé de la substance anatomique des organes, con-
tournant habilement le goulot d'étranglement du niveau scientifique spécifique insuffisant
a I'époque, permettant a la MTC de continuer a se développer. Pendant la méme période, la
difficile progression de la technologie entrainait une stagnation des pratiques de la médecine
occidentale.

SIGNIFICATION INSTRUCTIVE DE LA THEORIE DU YIN ET DU YANG POUR LA PRATIQUE DE LA MTC

Selon la MTC, la raison pour laguelle les gens tombent malades est le déséquilibre du Yin et
du Yang dans le corps humain. Bien que les changements pathologiques de la maladie soient
extrémement complexes, ils peuvent tous étre résumés par la dégénérescence exubérante
du Yin et du Yang résultant d'un dysfonctionnement des changements du Yin et du Yang.
Le miasme externe peut également étre divisé en miasme de Yin et de Yang. Le miasme de
Yin blesse le Yang du corps humain, peut conduire a la vacuité du Yang du corps humain.
Le miasme de Yang blesse le Yin du corps humain, ce qui peut entrainer la vacuité du Yin du
corps humain. Le Yang ne peut pas conditionner le Yin, alors c'est le signe du froid du Yang.

Anthropologie des savoirs des Suds 144



Le Yin ne peut pas conditionner le Yang, c'est le signe de la chaleur du Yin. Le processus de
développement de la maladie est précisément un processus de lutte.

LA THEORIE DU YIN ET DU YANG EXPLIQUE HABILEMENT
LA STRUCTURE ORGANISATIONNELLE DU CORPS HUMAIN

Dans les conditions techniques de I'époque, il était impossible d'avoir une connaissance
approfondie des différents organes du corps humain, de sorte que l'analyse du concept du
Yin et du Yang était certainement une approche assez intelligente. Le corps humain est un
tout organique qui peut également étre divisé indéfiniment avec les attributs du Yin et du
Yang. La surface corporelle, le dos et les extrémités externes des mains et des pieds appar-
tiennent au Yang. Lin vivo, 'abdomen et les extremités internes des mains et des pieds appar-
tiennent au Yin. Les six organes appartiennent au Yang et les cing visceres appartiennent
au Yin. Lessence des cing visceres et des six organes appartient au Yin, tandis que leurs
fonctions appartiennent au Yang. De cette fagon, quelle que soit la complexité des relations
dans la structure organisationnelle, avec un tel score de Yin et de Yang, l'organisation du
corps humain est claire.

LA THEORIE DU YIN ET DU YANG EXPOSE DE MANIERE FIGURATIVE LE PROCESSUS DE CHANGEMENT
PATHOLOGIQUE DU CORPS HUMAIN

Selon la MTC, le processus de l'apparition et de I'évolution de la maladie est le processus de
changement du Yin et du Yang dans le corps humain. Lextinction du Yin et du Yang dans le
corps humain dans un état normal est le maintien d'un équilibre dynamique dans une gamme
normale. Comme l'activité vitale est en mouvement, le Yin et le Yang flotteront vers le haut
et vers le bas, mais tant que le Yin et le Yang sont dans la gamme normale, le corps humain
est toujours en bonne santé. Lorsque le miasme externe envahit, selon la loi de I'agrégation
et de la recherche dair, le miasme de Yin sera ajouté au Yin du corps humain, de sorte que le
corps humain montre la robustesse du Yin, ce qui entraine le froid, 'lhomme montrera alors
les symptémes du froid. Dans le méme temps, le miasme de Yin affaiblit également le Yang
du corps humain, de sorte que le corps humain présente le syndrome de vacuité du Yang,
dont la gravité des symptémes et le degré d'extinction du Yin et du Yang sont proportionnels.
Sile Yin dépasse la gamme normale, le corps humain présente des symptomes de froid, a ce
moment-la le Yang n'a pas encore diminué. Si le Yin ne peut pas étre expulsé rapidement, il
peut endommager le Yang, de sorte que le Yang tombe en dessous de la gamme normale, le
corps humain montrera les symptémes de vacuité du Yang.

D'apres la doctrine du Yin et du Yang, les lois du phénomene de la maladie inductive et du
meécanisme de maladie sont les suivantes : la robustesse du Yang entraine la chaleur, et la
robustesse du Yin entraine le froid ; la vacuité du Yang entraine le froid, et la vacuité du Yin

Anthropologie des savoirs des Suds 145



entraine la chaleur. Le Yin et le Yang s'alternent, de sorte que la vacuité du Yin peut conduire
a la vacuité du Yang, et que la vacuité du Yang peut méme conduire a la vacuité du Yin. Le
Yin et le Yang se transforment mutuellement. En été, le moment le plus chaud correspond
aux jours caniculaires, lorsque le soleil est extrémement chaud, mais apres le solstice d'été,
le Yin se développe pour contrebalancer le Yang chaud, le temps devient progressivement
froid. La période de neuf jours apres le solstice d'hiver correspond aux jours les plus froids.
Lorsque le froid est extréme, cependant, apres le solstice d'hiver, I'énergie du Yang se rétablit
et le temps devient progressivement chaud. C'est le changement du climat de I'année. Ainsi,
le symptdme de froid peut étre converti en symptéme de chaleur, et le symptéme de chaleur
peut étre converti en symptéme de froid.

DIAGNOSTIC CLINIQUE GUIDANT LA MTC

De I'exposé ci-dessus, on peut voir que le diagnostic de la MTC consiste a séparer le Yin et le
Yang. Quelle que soit la complexité de la maladie, il suffit de saisir la principale contradiction
pour la guérir.

La MTC diagnostique la maladie en se basant sur les signes de I'extérieur pour déduire les
changements internes du Yin et du Yang (méthode interne). Comme en diagnostic visuel,
la couleur vive appartient au Yang, et la couleur obscure au Yin ; en diagnostic auditif et
olfactif, la voix forte appartient au Yang, et la voix basse au Yin ; en diagnostic tactile, les
situations flottantes et suffisantes du pouls appartiennent au Yang, et les situations lourdes
et insuffisantes du pouls ressortissent au Yin.

Les Anciens disaient : « Les bons médecins observent la mine des patients et tatent leur
pouls, en distinguant d'abord le Yin et le Yang » (Livre Intérieur de 'Empereur Jaune). C'est-
a-dire que la MTC, sépare d'abord le Yin et le Yang, puis formule le principe du traitement en
fonction de la croissance et de la chute de ces deux forces, de sorte que le Yin et le Yang sont
le plan général du jugement a huit dimensions, et que les six autres sont fondés sur ce plan
général.

DETERMINER LES PRINCIPES DE TRAITEMENT

Grace a la classification du Yin et du Yang, nous pouvons connaitre I'état du Yin et du Yang
dans le corps humain. Ensuite, tout ce que nous devons faire est de compenser l'insuffisance
du Yin et du Yang dans le corps humain, de sorte que I'équilibre du Yin et du Yang du corps
humain revienne a la normale.

Nous pouvons faire ici un résumé de la doctrine du Yin et du Yang. La regle générale du
traitement des maladies est la suivante : chauffer les froids, refroidir les chauds, compenser

Anthropologie des savoirs des Suds 146



les vides, et déverser les pleins, en restaurant I'équilibre. Ceci est le principe fondamental de
la MTC pour le traitement des maladies.

CLASSIFICATION DES MEDICAMENTS

Les effets thérapeutiques du médicament sont principalement déterminés par son goUt et sa
lévitation ascendante, et ils peuvent également étre inductifs avec le Yin et le Yang. Comme
mentionné précédemment, les médecins chinois classent artificiellement les médicaments
en fonction de leur efficacité au moment du traitement. Le traitement correspondant au «
symptdéme de froid » et au « symptéme de chaleur » divise le médicament en quatre catégor-
ies de froid, de chaleur, de tempéré et de frais, qui sont les « quatre caractéristiques » du
meédicament. Les médicaments froids atténuent ou éliminent le symptéme de chaleur de
l'organisme et appartiennent au Yin, et les remedes thermiques atténuent ou éliminent le
symptome de froid de l'organisme.

Plus tard, pour correspondre aux Cing Eléments, une autre propriété de « fadeur » a été créée,
et comme ce n'est qu'en théorie, il est difficile de trouver des entités correspondantes dans la
pratique. Etant donné que les Cing Eléments sont subordonnés au Yin et au Yang, il y a cing
propriétés des médicaments, mais on ne les appelle généralement que « quatre propriétés ».

La pharmacologie s'appuie sur les attributs des Cing Eléments pour catégoriser les médica-
ments. Ainsi, les médicaments sont classés en cing saveurs : piquante, sucrée, acide, amere
et salée, ou la piquante et la sucrée sont associées au Yang, tandis que l'acide, 'amére et la
salée sont associées au Yin. Les médicaments ascendants et diaphorétiques sont du Yang,
tandis que les médicaments descendants et astringents sont du Yin.

Apres un examen plus poussé, on peut constater que les remedes chauds permettent de
suer et de chasser le froid, ainsi que de promouvoir I'élan de I'énergie. Les remedes frais con-
tiennent généralement plus d'amertume et permettent de rafraichir et d'éliminer le feu. Les
remedes acides sont prompts a récupérer et a retenir, ce qui permet de stopper les pertes
de sueur et I'entartrage. Les remedes salés sont capables de rendre mous les solides et
de dissoudre les calcifications. En fait, il existe également des remedes a saveur légere qui
favorisent la diurese et I'évacuation des urines. Comme il ne peut y avoir que cing éléments
et donc que cing saveurs, la saveur légere est regroupée sous la saveur douce.

Les cing saveurs sont percues par la langue, ce qui a permis a 'nomme de s'initier a la
dégustation de cent herbes différentes. En conséquence, de nombreux médicaments ont été
découverts et ont enrichi considérablement les plantes médicinales chinoises, qui représen-
tent la majorité des remedes utilisés dans la MTC. C'est pourquoi les ouvrages écrits pour
enregistrer ces remedes sont nommeés «Herbal». Et les médecins occidentaux, ayant de la

Anthropologie des savoirs des Suds 147



difficulté a trouver des médicaments efficaces, se sont dotés de produits chimiques, ce qui
a finalement mené a la naissance de sulfamides et d'autres antibiotiques chimiques pour
traiter les infections bactériennes. Cela a amené la MTC a étre éliminée du traitement des
maladies infectieuses bactériennes.

LA PENSEE HOLISTE DES CINQ ELEMENTS EN MTC

Le systeme des Cing Eléments n'est pas une simple classification des choses de I'univers
en cing catégories isolées. Sa perspective unique de liaison universelle permet de les organi-
ser en une seule entité. En utilisant le Yin et le Yang, on arrive a la conclusion d'une vision
physique globale : « la vie a une forme et ne peut se développer sans le Yin et le Yang ».
De plus, le concept d'équilibre du Yin et du Yang permet de diagnostiquer et de traiter les
maladies selon un schéma dialectique. Sur cette base, I'utilisation de la perspective de liaison
universelle du systéme des Cing Eléments a permis la création d'une théorie des méridi-
ens et des branches collatérales, selon laquelle les cing organes vitaux et les six visceres
sont couverts par les méridiens et sont interdépendants, formant un ensemble unique. Par
exemple, le méridien du pouce gauche est lié au poumon, au cceur, a I'estomac et au gros
intestin, tandis que le méridien du pied gauche est connecté au foie, a I'estomac, au cceur et
au gros intestin. Ensuite, en utilisant la loi des Cing Eléments (Wuxing) qui se produisent et
se régulent mutuellement, on a développé une théorie interdépendante des organes internes,
selon laquelle les cing organes majeurs sont associés aux Cing Eléments : I'estomac a la
terre (Tu), le coeur au feu, le foie a I'arbre (Mu), le poumon a l'or (Jin), et les reins a I'eau (Shui).
Les Cing Eléments se régissent mutuellement par la production et la limitation, de méme les
cing organes internes se limitent mutuellement. Ainsi, lorsqu’il s'agit de traiter une maladie
du foie, il ne faut pas se limiter a traiter uniquement le foie, mais également tenir compte du
rein et de I'estomac, parce que I'eau des reins peut nourrir I'arbre du foie ; lorsque I'eau est
suffisante, l'arbre prospere de lui-méme. Larbre peut aussi dominer le sol, donc la maladie du
foie peut entrainer une maladie de I'estomac, il faut donc traiter le foie et renforcer I'estomac
pour éviter la transmission des maladies. Ces théories complétes refletent pleinement l'idée
de I'ensemble dans la MTC.

DES CAS DE MALADIES EN MTC

En fait, la MTC se concentre principalement sur les fonctions des objets, en équilibrant les
fonctions pour guérir. Cela signifie qu'elle n'essaye pas de déterminer quels facteurs ont
cause la maladie chez le patient, mais utilise avant tout les principes de «rendre chaud ce qui
est froid», «rendre froid ce qui est chaud», «<renforcer ce qui est vide» et «éliminer ce qui est
plein» pour équilibrer le Yin et le Yang, et la maladie disparaitra naturellement. Les opérations
sont simples et claires. Par exemple, si la peau est péle, les membres inférieurs sont froids,

Anthropologie des savoirs des Suds 148



I'énergie est faible et on veut dormir, la pulsation est profonde et fine, cela correspond au
«Yin» et au «Froid», et la méthode de traitement est alors «rendre chaud ce qui est froid», en
utilisant des médicaments de nature chaude. Un exemple est le Sinitang. La composition de
ce médicament est |la suivante : Fuzi, gingembre sec, réglisse bouillie, chacun de ces ingrédi-
ents a une action spécifique : le Fuzi est fortement chaud, le gingembre sec augmente la
chaleur du Fuzi, et il existe I'expression «il n'y a pas de Fuzi sans gingembre qui soit chaud»,
tandis que le réglisse aide a harmoniser les propriétés du médicament. Nous allons mainten-
ant passer en revue deux cas de malades pour mieux comprendre les caractéristiques de la
MTC.

CAS |: THROMBOSE CEREBRALE

En février 1989, un vieillard de plus de soixante ans, souffrant d’'hypertension depuis plusieurs
années et souvent atteint de vertiges et de paresthésies, a subi depuis une demi-heure une
paralysie du c6té gauche a l'aube, avec un léger décalage vers la droite de son menton et
une difficulté a parler. Au cours des quatre derniers jours, son état de conscience a pro-
gressivement faibli et il est devenu incontinent urinaire. Les médecins locaux lui ont diag-
nostiqué une thrombose cérébrale. Depuis plusieurs jours, il a été traité a large échelle avec
des médicaments occidentaux, mais sans effet notable. L'examen de sa tension artérielle a
montré une hypotension pergante et son bras gauche était comme congelé jusqu’a I'épaule.
Les membres de sa famille ont déclaré qu'il perdait beaucoup de sueur a la téte et au front
depuis réecemment. Le Livre Intérieur de I'Empereur Jaune dit : «La clé du Yin et du Yang
réside dans le secret du Yang», donc le traitement doit renforcer le Yang et stabiliser le Yin.
Le traitement consiste donc a lui administrer les «Quatre Remédes» additionné d'un ginseng
rouge par infusion et a boire immédiatement le breuvage, ainsi qu’'une pilule de bézoard de
boeuf prise avec de l'eau tiede. Dans la nuit de cette méme journée, son état de conscience
est progressivement revenu et le lendemain matin, son esprit était clair, ses membres recom-
mencaient a chauffer et les suées s'arréterent, sa tension artérielle n'‘étant plus basse. Apres
avoir continué a prendre des médicaments tonifiant le Yang et nourrissant le Yin, il fut guéri
en quelques jours.

CAS 2: BRADYCARDIE

Une patiente nommeée Zhang avait une sensation de congestion thoracique, des mains
refroidies et un pouls lourd. Le médecin occidental lui a diagnostiqué une «bradycardie» mais
ne lui a pas trouvé de traitement efficace. Alors cette patiente s'est tournée vers la MTC pour
se soigner. Elle a été traitée avec une décoction de Sini?, et apres cing doses, elle fut guérie et
ne connut pas de récurrence.

2. La décoction de Sini est composée de Fuzi (la racine d’Aconitum carmichaelii Debeaux), Zhigancao (la racine

Anthropologie des savoirs des Suds 149



Une autre patiente était déprimée dans la poitrine, avait les mains froides et avait un pouls
lent. Le résultat du diagnostic selon la médecine occidentale est la bradycardie, mais il n'y a
pas de traitement efficace. Elle a donc fait appel a la MTC, a regu quatre doses de ginseng et
a guéri avec une cinquieme dose, sans récidive.

Les deux cas cliniques précités sont deux maladies completement différentes selon les diag-
nostics de la médecine occidentale, mais en MTC, il n'est pas nécessaire de s'attendre a
savoir s'il sagit d'un accident cérébral ou d'une cardiopathie. Tant qu'il y a deux ou trois des
signes suivants : «visage pale», «<mains et pieds froids», «esprit fatigué et tenté a dormir,
«pouls profond», il s'agit de «froid», et il suffit de prescrire des médicaments échauffants pour
traiter. C'est également ce qui caractérise I'esprit de simplification de la MTC.

LES DIFFERENCES FONDAMENTALES ENTRE LA MEDECINE OCCIDENTALE ET
LA MEDECINE TRADITIONNELLE CHINOISE

La pensée philosophique locale est la cristallisation de la culture locale : une culture donnée
produit une pensée philosophique correspondante. Une des caractéristiques de la culture
traditionnelle chinoise est sa propension au changement, c'est-a-dire a la variation. Les
caracteres chinois sont des caracteres en blocs qui utilisent un systeme de composition
pour former de nouvelles expressions en utilisant des éléments existants. Cette caractéris-
tique permet aux Chinois de nommer facilement de nouvelles choses en combinant ce qui
existe déja. D'autres personnes peuvent deviner certaines caractéristiques de ces nouvelles
choses en lisant leur sens littéral. Par exemple, le caractére «cerveau» (fiX) renvoie a notre
esprit a I'idée du cerveau, un organe neurologique hautement développé qui peut controler
et calculer. Quand on voit le mot «ordinateur» (FEJiX), méme une personne qui n'a jamais vu
un ordinateur peut tirer quelques informations de sa lecture littérale : d'abord, comme il s'ap-
pelle «cerveau» également, il doit pouvoir controler et calculer, et utiliser de I'électricité, ce qui
renvoie a l'idée d'une machine. Ainsi, une conception relativement complete de l'ordinateur
se forme dans l'esprit. C'est la caractéristique de la culture chinoise. Une telle culture édu-
gue naturellement des gens dotés de pensée horizontale, qui aiment les associations et font
beaucoup de bonds dans leurs réflexions. Par exemple, pour l'ordinateur, on sait tout de suite
ce que c'est et certaines de ses caractéristiques a travers |'écriture, ce qui n'a pas necessité
une exploration plus approfondie.

La culture chinoise est propice a l'apparition de nombreuses idées et a la variation, offrant
de nombreuses possibilités. Par exemple, I'Art de la Guerre de Sunzi peut étre utilisé non
seulement sur le champ de bataille, mais egalement sur le marché. Elle est moins avancée en

de Glycyrrhiza uralensis Fisch) et Ganjiang (la racine de Zingiber officinale Roscoe).

Anthropologie des savoirs des Suds 150



sciences naturelles parce qu'il n'y a pas beaucoup de gens préts a s'immerger profondément
dans les choses.

La civilisation occidentale est une culture de I'alphabet, et elle est caractérisée par un mode
de pensée vertical. Ce type de pensée est moins adapté a des changements de mentalité.
Chaque nouvelle idée dans cette culture est associée a un nom spécifique, par exemple, le
cerveau est appelé «brain» en anglais, et l'ordinateur est appelé «computer». Un individu qui
n‘a jamais vu d'ordinateur ne pourrait pas immédiatement faire la connexion entre le mot
«computer» et son usage, et pourrait méme ignorer completement ce que c'est. Pour le com-
prendre, il faut s'immerger a fond et comprendre pleinement ce que signifie le mot et les
attributs de la chose qu'il désigne. Au fil du temps, les Occidentaux sont ainsi amenés a
déemolir le pot de céramique jusqu'a la cuve pour arriver a la source de la question. Cette
habitude fait en sorte qu'ils précisent tout ce qu'ils font. Cependant, la culture chinoise est
différente. Lorsque l'on voit le mot «ordinateur», méme sans avoir jamais vu d'ordinateur, on
pourrait deviner qu'il s'agit d'un appareil électrigue. Quant a ses fonctions, puisque son nom
est «cerveau, il doit naturellement avoir des fonctions semblables au cerveau, et sans avoir a
le voir, on arrive déja a comprendre assez bien ce que c'est, sans devoir s'efforcer d'en savoir
davantage. C'est pourquoi les questions de compréhension sont souvent insuffisamment
profondes. Vous avez peut-étre entendu parler des histoires sur les étrangers qui apprennent
la cuisine chinoise. Pour pratiquer la cuisine chinoise, il faut maitriser le moment de cuisson
et I'ajout des assaisonnements, qui dépend entierement de l'intention. La quantité de sel et la
durée de cuisson sont toutes des approximations. Les étrangers, cependant, utilisent des bal-
ances pour connaitre la quantité du sel et la température du feu, et le temps qui s'écoule entre
I'allumage du feu et I'ajout du sel, afin de pouvoir répéter l'opération, ce qui, a premiere vue,
peut sembler comique, mais reflete les différences entre les deux cultures. C'est pourquoi
I'Occident a un avantage dans les sciences naturelles. C'est en fait également la raison pour
laguelle lI'alchimie n'a pas formé une chimie moderne en Chine. Lalchimie était imprécise et
approximative dans les registres, et la quantité de matieres premiéres utilisées était impreécise.
C'est la raison pour laquelle la Chine n'a pas eu d'instruments de mesure tres précis. Lorsque
I'alchimie a été transmise en Occident, des outils tels que des balances et des verres gradués
ont été inventés, en plus de I'esprit de recherche approfondie des Occidentaux, ce qui a été
I'élément clé de la formation de la chimie moderne.

INFLUENCE DE LA PENSEE PHILOSOPHIQUE OCCIDENTALE ANTIQUE SUR LA MEDECINE OCCIDENTALE

C'est ce type de pensée en profondeur qui fait que les Occidentaux n'ont que de la profondeur
lorsqu'ils observent le monde autour d'eux, ils ne font pas beaucoup d'associations, ce qui les
rend insensibles aux relations entre les choses, ce qui explique qu'ils nont pas de concept de
génération et de contre-génération des Cing Eléments.

Anthropologie des savoirs des Suds 151



La pensée philosophique antique occidentale est également née de l'observation de la nature,
tout comme le théoréme des Cing Eléments en Chine. Aristote a formulé une théorie célébre
appelée «le Quadriviumy, qui réduit les substances terrestres a quatre éléments fondamen-
taux : le feu, l'air, I'eau et la terre. Leau et la terre sont attirées par la gravité et tendent a
descendre, tandis que le feu et l'air sont soulevés par I'ascension. Ces quatre éléments pré-
sentent également quatre caractéristiques : chaud, froid, sec et humide. Par exemple, le feu
est chaud et sec, l'air est chaud et humide, I'eau est fraiche et humide, et la terre est fraiche
et seche.

La théorie chinoise du Yin et du Yang n'existait pas en Occident antique, et il n'y avait pas
non plus de « quatre éléments » mis a l'intérieur de la médecine. Cependant, la théorie des «
quatre éléments » est devenue la base théorique pour la préparation des médicaments dans
I'alchimie occidentale.

Galien, médecin grec de I'Antiquité, se base sur l'idée que les maladies sont dues a un
déséquilibre des quatre humeurs corporelles, a savoir le sang, le phlegme, la bile jaune et la
bile noire. Cette théorie ressemble a l'idée de I'équilibre des éléments en MTC, mais il existe
de grandes différences entre elles. Comme il s'agit d'un déséquilibre des humeurs, le traite-
ment consiste naturellement dans la saignée ou le remplissage des humeurs pour atteindre
I'équilibre, et donc, a I'époque, la guérison par la saignée selon la méthode de Galien était tres
populaire en Europe. Au 16eme siecle, en Europe, un médecin exceptionnel se démarque :
Paracelse (1493-1541). Celui-ci est né sous le nom de Von Hohenheim et a suivi une forma-
tion médicale rigoureuse dans sa ville natale de Zurich, avec son pére, médecin, espérant
qu'il prendra sa suite. A 14 ans, il s'est mis au service d'un archevéque et a appris l'alchimie.
Paracelse n'est pas une personne conservatrice. Apres avoir appris, il a révolutionné l'alchimie
en la définissant comme «l'art de transformer les matieres impures en matieres pures, de
traiter les matiéres naturelles pour en faire des produits adaptés aux besoins de 'hommen». |l
a également supprimé la théorie des quatre éléments, I'un des piliers de l'alchimie tradition-
nelle. Inspiré par la théorie des deux éléments soufre et mercure venue de I'Est, Paracelse
a créé sa propre théorie des trois éléments : soufre, mercure et sel. Il considérait 'hnomme
lui-méme comme un systeme d'alchimie, le processus de digestion étant lui-méme un
processus d'alchimie, et la maladie résultant d'un déséquilibre des trois éléments dans le
corps. Ainsi, le traitement devrait également consister a compléter les éléments pour rétab-
lir 'équilibre des éléments dans le corps. Paracelse est le premier a utiliser I'alchimie pour
fabriquer des médicaments, bien que dans la Chine antérieure, des personnes comme Ge
Hong (son chef-d’ceuvre est le Maitre qui embrasse la simplicité, paru sous la Dynastie Jin) et
Sun Simiao (son chef-d’'ceuvre est Les Ordonnances Importantes, paru sous la Dynastie des
Tang) aient déja réussi dans ce domaine, mais ils en avaient fait uniguement des produits
secondaires de l'alchimie. Comme le soufre, le mercure et le sel sont les éléments les plus
abondants dans les minerais, les médicaments qu'il prescrivait étaient principalement des

Anthropologie des savoirs des Suds 152



meédicaments minéraux. Ce fut un tournant majeur dans l'histoire de la médecine car avant
cela, en Occident comme en Chine, les médicaments utilisés pour guérir étaient principale-
ment des médicaments a base de végétaux et d'animaux, car ils croyaient que seuls les
végétaux et les animaux contenaient de riches «sucs». Au milieu du 17éme siécle, une grande
pandémie éclata en Europe, et les médecins traditionnels qui utilisaient la méthode de Galien
ne se rendirent pas compte que les nouveaux médicaments minéraux recommandés par les
meédecins qui employaient celle de Paracelse guériraient beaucoup de patients atteints par
la pandémie. Ainsi, les médecins d’Europe changerent leurs traitements et commencerent
a utiliser des médicaments minéraux inorganiques. Dés lors, la médecine occidentale et |a
MTC se séparent et commencent a prendre leur propre identité.

LA BASE SCIENTIFIQUE ET PHILOSOPHIQUE DE LA DIFFERENCIATION
DES MEDECINES OCCIDENTALE ET CHINOISE

La pensée philosophique occidentale au temps de la Grece antique était trop simple et tres
éloignée du monde réel pour refléter correctement l'interrelation des choses dans le monde
réel, et 'absence de pensée discernante systématique restreignait la constitution d'une base
théorique médicale solide. Donc, le pere de la médecine occidentale, Hippocrate, propose que
I'on observe I'étre humain réellement et utilise des méthodes de déduction pour étudier la réal-
ité a travers la pratique, et que les déclarations sur les organes soient fondées sur 'anatomie
des corps réels. Bien que Hippocrate propose que la médecine ne puisse pas se développer
sans la philosophie, il est opposé a la spéculation fantaisiste et a la réduction, il souligne
I'importance de la recherche cliniqgue en médecine. Parce que la philosophie occidentale est
effectivement incapable de soutenir la médecine dans son raisonnement. Limportance de
I'idée de réduction chez Hippocrate a déterminé la pratique de recherche expérimentale et
I'anatomie morphologique ultérieures en médecine occidentale. Par la suite, en raison de
la limitation de la technologie de I'époque, la médecine occidentale a été incapable de se
développer, restant bloquée et en retard.

Depuis le XVIII¢ siecle, suite au développement des sciences naturelles, la médecine occi-
dentale connait une forte progression, notamment avec l'invention des médicaments chimi-
ques antimicrobiens, qui lui donne une avance significative dans le traitement des maladies
infectieuses par rapport aux plantes médicinales traditionnelles. A cette époque, en raison du
fait que les sciences naturelles chinoises nont pas évolué en méme temps que celles de I'Oc-
cident, la MTC est restée a l'arriere-plan en n‘ayant pas absorbé les idées scientifiques et les
technigues modernes. Au XX¢ siecle, la Chine introduit soudain la science naturelle moderne
(M. Science), et la théorie de la MTC semble de plus en plus étrangere. En raison de sa théorie
trop « mystérieuse », les gens ont des difficultés a comprendre sa signification réelle et jugent
ses apparences comme superficielles, imprécises ou non scientifiques, ce qui ameéne cer-
tains a vouloir la rejeter. Par exemple, face au principe selon lequel « le foie est a gauche et

Anthropologie des savoirs des Suds 153



le poumon a droite », quelgues connaissances de base en anatomie suffisent a savoir ou se
trouvent véritablement ces organes chez 'homme. En fait, «le foie a gauche et le poumon a
droite» n'a qu'une signification littérale, et son véritable sens sera expliqué ultérieurement.

LE RETOUR DE LA THEORIE HOLISTIQUE ET DE LA PENSEE SYSTEMIQUE

Durant les 20 dernieres années, la médecine occidentale, en pleine expansion en Chine,
s'est révélée efficace dans le traitement de maladies bactériennes et de déficiences nutri-
tionnelles, mais a échoué souvent dans le traitement de cancers, de maladies cardio-vascu-
laires, d'infections virales et de dysfonctionnements métaboliques. La raison en est que la
pensée réductionniste de la médecine occidentale divise 'ensemble, tandis que le monde est
un ensemble organique. Les facteurs influengant le processus pathologique ne se limitent
pas aux bactéries ; il y a également des virus, des facteurs environnementaux, des facteurs
psychologiques, etc. La médecine occidentale manque d'une perspective globale et est de
ce fait en retard par rapport a la médecine traditionnelle chinoise dans l'analyse globale de
ces facteurs. La MTC met I'accent sur 'harmonie entre I'étre humain et la nature, ainsi que
sur I'équilibre de I'environnement interne du corps. La supériorité de la MTC réside dans son
aptitude a rééquilibrer I'environnement interne de l'organisme, c'est-a-dire dans le balance-
ment du Yin et du Yang et 'narmonisation des organes. De plus, les théories de la MTC per-
mettent a ses praticiens de contourner les obstacles liés au développement scientifique et
technologique insuffisant en Chine, et de plonger profondément dans I'étude des interactions
entre les différents facteurs de l'organisme humain et de I'environnement.

Récemment, I'holisme et la pensée systemique sont devenus populaires dans les sciences
modernes, comme l'illustrent parfaitement ces dernieres années les théories de la biologie et
de la médecine systémiques.

LA MTC NECESSITE UNE COMPREHENSION COMPLETE ET CORRECTE

Etant donné que la théorie traditionnelle de la MTC ressemble & une mystique, les gens mod-
ernes, éduqués des leur enfance selon des méthodes occidentales, ont acquis I'habitude de
regarder et de résoudre les problemes sous l'angle de la théorie de la réduction?. lls nont pas
beaucoup de compréhension de la culture traditionnelle. C'est pourquoi ils sont souvent en
conflit avec la théorie traditionnelle de la MTC, ce qui influence leur exploration approfondie
de celle-ci. lls considerent simplement que ces idées sont des erreurs de compréhension des
Anciens en raison de leur faible niveau de connaissance scientifique. Parmi eux, le concept de

3. Selon la théorie de la réduction, si quelque chose est trop complexe pour étre résolu en une seule fois, alors
il peut étre décomposé en probléemes suffisamment petits, analysés séparément, puis assemblés pour obtenir
une compréhension complete et précise du complexe.

Anthropologie des savoirs des Suds 154



«gauche rate, droite poumon» semble étre celui qui est le plus critiqué, les gens pensant que
les Anciens nont pas compris I'anatomie. Cependant, en réalite, «gauche rate, droite poumon»
n'est pas du tout un concept d'anatomie, mais plutét un concept qui parle de I'ascension et de
la descente de I'énergie (Qi) dans le corps.

La locution chinoise «Qui gouverne le foie a gauche et le poumon a droite» provient du Livre
Intérieur de 'Empereur Jaune. Elle est une abréviation de la phrase «Le foie nait a gauche, le
poumon est caché a droite». Loriginal étant : «Le foie nait a gauche, le poumon est caché a
droite, le coeur est situé a l'extérieur, les reins sont traités a l'intérieur, le foie est utilisé par le
cceur». Ces deux phrases ne sont qu'une partie du texte, séparée de I'ensemble, ce qui est
une interprétation abusive.

Le Traité d’Exploration des Enjeux Fondamentaux entre '[Homme et la Nature (une partie du
Livre Intérieur de 'Empereur Jaune) dit : «<Le haut est a droite, le bas est a gauche.» Et il dit
encore : «Le gauche et le droit sont les chemins du Yin et du Yang.» Ce qui signifie que la
gauche est le chemin de I'ascension du Yang, tandis que la droite est le chemin de la des-
cente du Yin. Le Livre Intérieur de 'Empereur Jaune dit également que «’homme correspond
aux Cing Eléments et aux Cing Mouvements». Cela explique que dans l'organisme humain,
les visceres ont également une interaction ou leur énergie se leve ou descend. Le foie est un
organe fort et de nature Yang (le foie a la fonction de désengorgement et de régulation de
I'énergie), le Yang monte a gauche, c’est pourquoi on dit «gauche foie». Le poumon est un
organe mou et de nature Yin, le Yin descend a droite, c'est pourquoi on dit «droit poumony,
sans aucun rapport avec I'anatomie. Il semble donc que, sans connaissance, il est inévitable
de tomber dans I'absurde.

La théorie des visceres et des phénomenes physiologiques et pathologiques de la MTC est
ainsi expliquée : le Nord est associé au Kangua“ et a I'eau qui est froide, et l'air froid est asso-
cié aux reins, donc les reins se trouvent au Nord. Le Sud est associé au Ligua et au feu dont
la chaleur est associée au cceur, donc le coeur se trouve au Sud. LEst est associé au Zhengua
et au tonnerre qui est associé au foie, donc le foie correspond a I'Est. LOuest est associé
au Duigua et au marais qui est frais et sec, la sécheresse est associée au poumon, donc le
poumon se trouve a I'Ouest. Le Centre est associé au Kungua et a la terre, qui est de nature

4. Le Bagua (les huit hexagrammes) est un ensemble de symboles de I'ancienne Chine. On utilise le sym-
bole «—» pour le Yak Yang et le symbole «- -» pour le Yak Yin. Ces deux symboles sont combinés en parallele
selon les changements du Yin et du Yang dans la nature pour former huit formes différentes, formant ainsi
huit formes appelées Bagua. Chaque hexagramme représente quelque chose. Le Qiangua représente le ciel,
le Kungua représente la terre, le Kangua représente I'eau, la Ligua représente le feu, le Zhengua représente le
tonnerre, le Gengua représente la montagne, le Xungua représente le vent et le Duigua représente le marais. Les
hexagrammes se marient et obtiennent soixante-quatre hexagrammes, utilisés pour symboliser divers phéno-
menes naturels et personnels. En médecine chinoise, 'hexagramme fait référence au terme général qui entoure
huit points d'acupuncture autour de la paume.

Anthropologie des savoirs des Suds 155



humide, et 'numidité est associée a la rate, donc celle-ci se trouve au Centre. Comme |'eau
est la forme la plus froide, elle se trouve en bas. Le feu est la forme la plus chaude, donc il se
trouve en haut. Larbre est associé a la montée, il se trouve a gauche, dans 'Est. Le métal est
associé a la descente, il se trouve a droite, dans I'Ouest. La terre est la composante fonda-
mentale, elle se trouve au milieu. Ainsi, le diagramme des mouvements des visceres montre
que le feu du cceur descend, I'eau des reins monte, I'arbre du foie monte a gauche, et le métal
du poumon descend a droite. Lestomac et la rate se trouvent au milieu et servent de pivot
pour les mouvements.

Le facteur responsable de la montée de la rate est secondé par le foie, et avec la chute de
I'énergie pulmonaire, la chute de I'énergie stomacale suit également. En examinant les dia-
grammes des mouvements ascendants et descendants des énergies des organes import-
ants, on peut conclure avec certitude que «le foie a gauche et le poumon a droite» ne signifie
pas que le foie est situé a gauche et le poumon a droite. Au lieu de cela, le foie et la gauche, le
poumon et la droite, ne représentent que les voies des énergies Yin et Yang, et de la montée
et de la descente de I'énergie et du sang dans tout le corps. La MTC se concentre sur I'énergie
fluide dans le corps, considérant que le corps humain est vivant et en mouvement constant,
plutdt que d'étre un objet statique. Pour comprendre un tel corps, il faut observer et décrire
les fonctions qu'il accomplit, ainsi que les relations internes et externes entre l'intérieur et
I'extérieur de ce corps. La connaissance anatomique est basée sur des corps morts, qui
sont statiques. Donc, la MTC ne se concentre pas sur I'anatomie, mais sur I'énergie circulant
dans le corps, considérant que I'énergie est I'essence de la vie. Les organes internes et les
os du corps ne font quoffrir un terrain a I'énergie pour circuler dans le corps. Si le terrain est
endommage, il peut étre réparé, mais sans I'énergie, la vie n'existe pas.

La fonction du Tai Chi inné consiste a transformer les substances tangibles en substances
invisibles, c'est-a-dire le processus de digestion des aliments. Les nutriments des aliments
sont absorbés par I'estomac, étant transformés en substances fines. Par exemple, I'huile
animale tangible devient des acides gras invisibles, la viande tangible devient de I'albumine
invisible, et la fécule tangible devient du glucose invisible. Comme je l'ai dit précédemment, ce
qui est invisible et inutilisable est I'énergie. Ces nutriments subtils passent par I'absorption de
la rate, sont transportés vers les poumons et mélangés a l'air extérieur pour former I'énergie
originelle, qui est diffusée dans tout le corps par les cent veines. Ainsi, le concept «d'internal-
iser I'énergie» est en réalité identique au processus de digestion. Les praticiens de Qigong®
ressentent généralement cette sensation apres un certain temps d’entrainement, ou la diges-
tion est supérieure, I'appétit augmenté et I'énergie renforcée. Ces sensations sont dues a
I'amélioration des fonctions de I'estomac et de la rate causée par I'entrainement de Qigong.

5. Le Qi Gong est une méthode de respiration chinoise, un mode de conscience, un mouvement dirigé par le
Qi interne et adapté au corps. La définition du Qigong peut étre résumée en six mots: respiration, conscience,
introduction. Qi Gong renforce le corps et relativement guérit également les maladies.

Anthropologie des savoirs des Suds 156



La fonction du Tai Chi postérieur consiste a transformer l'invisible en visible, c'est-a-dire le
processus d'assimilation du corps. Les acides gras, les protéines et le glucose provenant de
la nourriture sont transformés par le foie en substances propres a notre corps.

La nourriture est subtilement absorbée par la rate, transfusée par les poumons dans tout
le corps, en tant que matiere premiére pour la construction de divers organes tissulaires du
corps humain, et les organes sont livrés au stockage des reins avec une quantité incompléete,
devenant le sperme du corps humain.

La plupart des termes de la MTC ne relevent pas du concept d'anatomie. Outre les cing
organes et six visceres, il existe d'autres concepts. Par exemple, les méridiens, qui sont dif-
ficiles a localiser dans I'anatomie occidentale. Si I'on croit que le rein en MTC correspond au
rein de I'anatomie occidentale, on commettra une erreur certaine en pensant que la MTC est
incorrecte.

La théorie des visceres et des phénomenes physiologiques et pathologiques de la MTC
provient de la théorie des Cing Eléments, donc, le coeur en MTC ne peut pas étre appelé cceur
comme dans la médecine occidentale, mais systeme cardiaque. Ainsi, les cing organes sont
les cing grands systemes, c'est-a-dire le systeme cardiaque, le systeme hépatique, le systeme
splénique, le systeme pulmonaire et le systeme rénal. Par exemple, le systeme hépatique en
MTC inclut une partie des fonctions du systeme nerveux et du foie.

Compte tenu des caractéristiques de la théorie de la MTC, nous devrions utiliser son rai-
sonnement, lors de son application, sans mélanger les concepts de la médecine occidentale
avec ceux de la MTC, car ils appartiennent a deux systemes distincts.

LOPTIMISME FACE A LA SCIENCE MODERNE ET A
L'HERITAGE DE LA MTC

La MTC devrait utiliser des noms plus concrets pour définir les maladies

Comme on peut le constater a partir des énoncés précédents, les diagnostics en MTC peu-
vent étre simples mais ne sont pas nécessairement tres précis. Le modele théorique unique
en MTC avait une certaine signification pour I'époque ou la technique n'était pas développée,
ce qui permettait a la MTC de contourner les obstacles liés a un manque de développement
technigue et de se développer rapidement. Cependant, aujourd’hui, avec le développement
technique, les structures du corps humain qui étaient dans le passé invisibles sont mainten-
ant visibles. Alors, pourquoi ne pas s'inscrire dans les besoins cliniques et utiliser les tech-
nigues modernes pour améliorer les effets diagnostiques et thérapeutiques ? Si l'on continue

Anthropologie des savoirs des Suds 157



a garder les anciennes idées et a rester attaché a ce qui est de l'ordre du passé, on devient
conservateur.

Bien que I'accumulation des cas de traitement par la MTC soit notable, lorsque vous faites
face a une maladie rare et compliquée, vous découvririez que les expériences de succes
recueillies dans ces dossiers sont difficiles a reproduire. Finalement, on arrive souvent a la
conclusion que rien ne peut étre fait. Pourquoi ? La raison est que nous ne savons pas Verit-
ablement ce que le patient avait a l'origine. Chaque diagnostic des praticiens de la MTC pour-
rait étre correct, mais leurs descriptions des mémes symptémes sont différentes, de sorte
que les générations suivantes ne peuvent pas connaitre la situation particuliere du patient a
I'époque.

Par exemple, de nombreuses maladies peuvent provoquer le symptome de la migraine selon
la perspective médicale moderne. En MTC, le crane est considéré comme le lieu de ren-
contre des cing courants d'énergie, et toutes les influences vitales des cing organes internes
et des six visceres passent par la. Donc, lorsque l'on est touché par des virus, ou qu'il y a
des lésions internes des organes, cela peut influencer la téte et provoquer des maux de téte.
Généralement, les maux de téte de courte durée, avec une intensité forte et sans arrét, sont
souvent dus au mal extérieur, et leur siege est sur la surface, et ils sont généralement des
syndromes de fait. Par contre, les maux de téte de longue durée, avec une intensité lente,
avec des pauses, sont souvent dus a des blessures internes, et leur siege est a l'intérieur, et
ils sont généralement des syndromes de vide. Il y a également des syndromes de vide et de
fait mélangés. En termes de typologie, il y a le mal de téte des refroidissements, le mal de téte
des fievres, le mal de téte des humidités, le mal de téte des processus hépatiques, le mal de
téte des insuffisances rénales, le mal de téte de I'insuffisance de I'énergie, le mal de téte de la
déficience du sang, le mal de téte d’expectoration, le mal de téte dus a des hématomes. Cela
semble tres détaillé, mais dans la pratique clinique, il est difficile d'atteindre un diagnostic
objectif.

Les maux de téte sont les symptdmes les plus précoces et les plus fréquents chez les
patients atteints de gliome, observés chez 82%-90% d’entre eux (Encyclopédie Baidu). Leurs
intensités sont généralement assez violentes, commengant comme des acces de douleurs
et devenant progressivement plus graves et plus longues, voire persistantes, mais il reste
généralement des acces de douleurs plus graves. De plus, les maux de téte dus a une hausse
de la pression intracranienne ne sont pas efficacement traités par les anti-douleurs générausx,
mais une réduction de la pression sanguine par des déperditions d'eau (comme l'injection
intraveineuse de 50% de glucose) est tres efficace (Yang Li, 1995).

Que la théorie médicale chinoise soit de quelle catégorie que ce soit, a travers 'expérience de
traitement réussie des maux de téte dans le passég, les médicaments utilisés nont guere été

Anthropologie des savoirs des Suds 158



que des agents pour disperser le vent et éliminer le froid, activer I'énergie (Qi) et la circulation
sanguine, ou soulager la douleur par le vent. De méme pour le type de maux de téte associé
au vent froid du foie. On utilise généralement la méthode qui consiste a calmer le vent et
a affaiblir le Yang, accompagnée de la boisson de vigne a crochet de gastrodia. Bien que
celle-ci ait un certain effet de réduction de la pression sanguine, mais l'efficacité est limitée.
Il semble nécessaire d'examiner ce qui agit dans la boisson de vigne a crochet de gastrodia
et selon quel principe, puis de les utiliser avec des technologies modernes pour fabriquer des
pilules. Leffet serait probablement meilleur que celui de la décoction, grace a l'intervention
des technologies modernes.

La radiothérapie est I'une des méthodes de traitement standard pour le traitement du gliome.
En utilisant des méthodes mystérieuses (non vérifiées selon les techniques scientifiques
modernes), il est impossible de guérir le patient, ce qui aboutit finalement a une situation ou
les praticiens de la MTC ne peuvent rien faire. C'est exactement cette limitation de la théorie
meédicale traditionnelle chinoise qui est basée sur des principes philosophiques, lesquels
donnent généralement des conclusions trop floues et non spécifiques. Les noms des maladies
sont également de nature générique, contrairement a ceux de la médecine occidentale, qui
sont précis et peuvent étre mis a I'épreuve par des examens de laboratoire. Les résultats du
traitement sont difficiles a prouver objectivement, et les expériences réussies sont difficiles
a utiliser pour la formation et la recherche future, ce qui est néfaste au développement de la
MTC. Aussi, je propose que nous utilisions les noms de maladies de la médecine occidentale,
ce qui permettra de vérifier si les traitements sont efficaces, de faciliter 'apprentissage et la
recherche chez les futures générations et de promouvoir la propagation de la MTC a I'échelle
mondiale.

Voici une question de chirurgie et de médecine interne. Tout ce qui est décrit dans cet article
releve de la médecine interne. La chirurgie est completement différente, elle concerne les
lésions de la structure et nécessite souvent une intervention chirurgicale pour résoudre les
problemes. La MTC et la médecine occidentale comprennent a la fois la médecine interne
et la chirurgie. Le fait est que les maladies internes peuvent dégénérer en problemes néces-
sitant une intervention chirurgicale, comme le cancer. A cette étape, il convient de recourir
a une intervention chirurgicale, tandis que la MTC ne peut pas s'intégrer a cela. Les raisons
possibles restent dans I'absence de bases anatomiques de la médecine interne chinoise. On
sait que la chirurgie repose sur I'anatomie. La médecine occidentale, basée sur I'anatomie,
considere que toutes les altérations sont fondées sur une anatomie, que ce soit a I'échelle
cellulaire, moléculaire ou a I'échelle des organes, donc, lorsque la diagnose suggére que
I'intervention chirurgicale peut résoudre plus facilement les problemes, elle est aisée a réal-
iser. Il est clair que la MTC doit absorber les connaissances de I'anatomie, de la physiologie et
de la biologie chimique, ainsi que de la biologie moléculaire de la médecine moderne.

Anthropologie des savoirs des Suds 159



Lanalyse des dossiers médicaux et des cas cliniqgues complexes en MTC peut se fonder sur
I'analyse de prescriptions efficaces pour juger des maladies. Bien que les diagnostics de
différents praticiens de la MTC pour le méme symptéme soient différents, ils utilisent sou-
vent les mémes médicaments. Les «mémes» mentionnés ici se réferent a 'lhomologie des
propriétés pharmacologiques plutdt qu'a des médicaments précis. Par conséquent, I'analyse
des médicaments utilisés devrait permettre d'analyser la maladie dont souffre le patient.

UNE SYNTHESE DES EXPERIENCES PRATIQUES EN MTC A LA LUMIERE
DE LA THEORIE SCIENTIFIQUE MODERNE

La théorie de la MTC ressemblant a la mystique est une solution intelligente a une période
spéciale, ou les technologies avancées n'étaient pas assez développées pour mener des
recherches approfondies et détaillées. Aujourd'hui, les choses sont différentes. On peut utiliser
les technologies modernes pour interpréter de nouveau la MTC, en étudiant les abondan-
tes recettes médicales accumulées pendant les siecles de l'histoire chinoise, en étudiant la
phytothérapie efficace et en découvrant de nouvelles facons de traiter, de nouveaux médica-
ments et de nouvelles formules.

'essence du diagnostic de la MTC est d'attacher de I'importance a I'état fonctionnel du corps
humain, a la régulation intégrée du corps humain par plusieurs composants des ordonnances
de la MTC, ce qui laisse la MTC différente de la médecine occidentale. Les méridiens et
I'acupuncture sont spécifiques a la MTC, bien que certains veuillent les nier, mais I'efficacité
de son existence ne peut pas étre effacée, la science occidentale est factuelle, et bien que
guelques personnes culturellement ethnocentriques ne veuillent pas reconnaitre la MTC, la
thérapie d'acupuncture est largement reconnue et appliquée par la plupart des Occidentaux
qui respectent la réalité. Cependant, I'essence des méridiens et les meécanismes de guérison
par l'acupuncture sont encore relativement méconnus, attendant la participation et I'étude
conjointe du monde entier pour dévoiler leur secret.

Le charme de la théorie métaphysique de la MTC

La théorie de la MTC a un charme puissant dans des domaines inconnus. A I'heure actuelle,
le niveau de la science et de la technologie s'est amélioré, mais il nous reste encore des
zones dombre a éclaircir ou a approfondir. Il y a beaucoup de choses inconnues, telles que
le SRAS (un tout nouveau virus). Lune des limites de la médecine occidentale est liée a son
approche réductionniste de la maladie selon laquelle celle-ci est abordée dans ses processus
physiologique, pathologique et pharmacologique. Jusqu'a ce que ces processus soient com-
pris, seule une thérapie de soutien peut étre effectuée. Qu'est-ce que la thérapie de soutien ?
C'est lorsqu’un patient a de la fievre, lui donner un médicament contre cette fievre. Cela ne
constitue pas un traitement véritable pour la maladie elle-méme, tout dépend de la résist-

Anthropologie des savoirs des Suds 160



ance du patient lui-méme. La MTC est différente, et bien qu'elle n‘ait jamais traité la maladie,
elle peut donner un diagnostic par la manifestation de la maladie et donner des options de
traitement.

La MTC utilise une combinaison de médicaments, dont I'action n‘est pas unique. Lintensité
de la réflexion de chaque médecin est différente au moment du diagnostic, et les médica-
ments donnés par différents médecins peuvent étre completement différents. Ainsi, il y a
toujours un médicament qui guérit une maladie au moment du traitement. Bien que ce soit
un essai des médicaments, il vaut mieux qu'il n'y ait pas de traitement. Et, comme la théorie
de la MTC est un modele proche de la réalité, elle a son propre ensemble de méthodes sur la
base d'un grand nombre d'expériences réussies passeées, la probabilité de succes du traite-
ment est ainsi tres élevée. Comme le SARS de 20083, tous les patients traités par la MTC
dans les hopitaux affiliés a la Faculté de Médecine Chinoise du Guangdong et a I'Hopital
Ditan de Pékin ont été guéris et aucun n'a eu de séquelles, ce qui montre l'efficacité de la
MTC dans les domaines inconnus. Constatant le succes des traitements de MTC face a des
maladies inconnues, il semble nécessaire d'étudier ces cas avec la technologie moderne
pour déterminer les raisons du succes du traitement, non seulement pour que la médecine
se développe, mais aussi pour que les générations futures sachent comment réutiliser ces
expériences reussies. Heureusement, certains chercheurs médicaux chinois ont déja com-
mencé a le faire (Chen Baoming, Zhao Jinxi, 1994).

CONCLUSION

La pratique clinique est primordiale dans la discipline médicale chinoise. En effet, la médecine
moderne peut utiliser I'analyse instrumentale et les données de test et ainsi de suite pour
le diagnostic et le traitement, selon la théorie médicale moderne, tandis que la MTC est
différente. Pour la derniere, I'analyse instrumentale et les données de test ne peuvent étre
utilisées que comme un diagnostic auxiliaire, 'appréhension reste un moyen de diagnostic de
la maladie selon la théorie de la MTC, ce qui nécessite une grande accumulation d'expérience
clinigue. La MTC ne peut pas utiliser I'analyse instrumentale et les données de test comme
seule base pour le diagnostic de la maladie, car les conclusions diagnostiques de la MTC
et I'élaboration des solutions médicales utilisent des termes qui ne correspondent pas tous
dans la médecine moderne.

Voici une comparaison figurative de la médecine moderne avec la MTC. La médecine mod-
erne peut étre analysée instrumentalement et testée pour transformer la maladie en une série
de données, d'images, qui peuvent étre construites dans un tableau sur lequel la maladie peut
étre diagnostiquée avec précision, puis un autre tableau peut étre consulté pour le traitement
de la maladie. Il en va de méme pour la MTC, mais au lieu d'analyses et de tests instru-

Anthropologie des savoirs des Suds 161



mentaux, il N'y a pas de série de données et d'images, mais des données d'interrogation qui
constituent également un tableau servant de critere de jugement pour le diagnostic de la
maladie, puis il y a un tableau supplémentaire pour les médicaments contre la maladie.

Les deux tableaux de la médecine moderne sont des données objectives qui ne varient pas
selon le diagnostiqueur, l'instrument, etc., ni ne different considérablement selon l'expéri-
ence. Et ces deux tableaux de la MTC dans I'esprit des médecins chinois sont différents :
les données de l'interrogation sont I'accumulation d’'expérience, le tableau des médicaments
est étroitement lié au tableau précédent, et également a 'expérience et aux connaissances
théoriques et pratiques des médecins chinois. Les diagnostics de différents médecins chi-
nois pour un méme patient peuvent étre completement différents. Deux médecins chinois
peuvent méme se contredire mais les deux peuvent aussi tomber d'accord sur le traitement.

Les données de la médecine moderne peuvent étre stockées et interrogées a l'aide d'un
ordinateur, les deux tableaux de la MTC ne peuvent qu'étre concevables et implicites, de sorte
gue la MTC a besoin d'un disciple sous la direction d'un maitre, étudiant des cas médicaux
basés sur la perception. La médecine moderne peut examiner les changements dans les
données, et les différents médecins peuvent évaluer les données d'une maniére pertinente et
objective. Les praticiens de la MTC ont besoin de connaitre le changement de leurs propres
perceptions lorsqu'ils diagnostiquent un symptome. Sinon, ils n‘arriveront pas a diagnostiquer
correctement un méme symptoéme. Par conséquent, la MTC se concentre sur I'enseignement
de I'expérience clinique plutdt que sur I'enseignement de la théorie pure. La meilleure facon
de transmettre I'expérience clinique est I'enseignement pratique et interactif. Dans le passé,
certains médecins ont appris des maitres, ils n'ont pas beaucoup de théories, mais avec
I'expérience qu'ils ont acquise chez le maitre, ils peuvent guérir des malades. Avec un ensei-
gnement collégial, les étudiants ont une connaissance théorique solide de la MTC, mais face
aux patients ils ne peuvent pas faire un diagnostic et une prescription exacte, car ils nont
pas d'expérience clinique. Les maitres enseignent I'expérience clinique, de sorte que leurs
disciples peuvent guérir des malades dés qu'ils sortent d'apprentissage, et il y a une bonne
efficacité. Les étudiants de I'école de MTC sont différents, ils n'ont rien d'autre dans leur cer-
veau que la théorie. La théorie de la MTC est en fait un modele philosophique incroyablement
proche de la réalité, mais elle n'est jamais la réalité réelle, juste une simulation, une proximite.

La MTC a besoin de la science moderne pour tirer profit des milliers d'années d'expérience
médicale a partir de nouvelles interprétations, de nouveaux résumeés, a besoin d'une toute
nouvelle médecine chinoise moderne, a besoin de transformer les deux « tableaux » en ana-
lyse instrumentale et analyse des données et des images. Mais la théorie holistique de la
guérison de la MTC ne peut pas étre abandonnée.

Anthropologie des savoirs des Suds 162



Bibliographie

Auteur anonyme (2015). Classique des changements, Pékin, Société d’Edition Unie de Pékin.

Cai, Jingfeng, Li Qinghua & Zhang Binghuan (2000). Histoire générale de la médecine
chinoise, Pékin, Presses de la Santé du Peuple.

Chen Baoming & Zhao Jinxi (1994). ['Utilisation Ingénieuse des Anciennes Prescriptions,
Pékin, Presses de la Vulgarisation Scientifique.

Chen, Hua (1998). Introduction a I'anthropologie médicale, Guangzhou, Presses Universi-
taires de Zhongshan.

Encyclopédie Baidu, https://baike.baidu.com/item/%E8%89%AF%E6%80%A7%E8%84%91 %
E8%86%9C%E7%98%A4/7218875.

Fang, Xiaoyang & Chen Tianjia (2013). Recherche de la culture scientifique traditionnelle
chinoise, Pékin, Presses de la Science.

Hishihiro Shishido (1993). Garder la santé par I'acupuncture, Chengdu, Presses de la science
et de la technique de Chengdu.

Hu Xianguo (2006). La Médecine Traditionnelle Chinoise Intéressante, Pékin, Presses des
Lectures Rurales.

Li, Jianmin (2012). Lhistoire de la Chine vue par les soins médicaux, Pékin, Presses du
Bureau des Livres Chinois.

Liang, Jun (2011). Sur I'ethnomédecine : étude comparative des types de médecine et
des paradigmes d’expression, Pékin, Maison d'édition des Livres anciens de Médecine
chinoise.

Liang, Qizi (2012). Conception et organisation de la médecine dans la société chinoise tradi-
tionnelle, Pékin, Presses de I'Université du Peuple chinois.

Lin, Fushi (2011). La religion et la médecine, Taibei, Presses de Lianjing.

Luo, Zhixi (2010). La science et la métaphysique, Pékin, Presses de I'lmprimerie pour Entre-
prises.

Meng Shaorong & Zhang Xinggiang (1995). Lalchimie dans I'histoire, Shanghai, Presses de
I'éducation scientifique de Shanghai.

Qiu, Hongzhong (1993). La médecine et la culture humaine : introduction a la sociologie de la
culture médicale, Changsha, Presses scientifiques et techniques de Hunan.

Tian Weijun & Wei Guizhi (1996). Traiter le syndrome de Yin vide, Nanchang, Presses scienti-
figues de Jiangxi.

Anthropologie des savoirs des Suds 163



Tian Weijun & Wei Guizhi (1996). Traiter le syndrome de Yang vide, Nanchang, Presses
scientifiques de Jiangxi.

Yang Li (1995). Livre des mutations et médecine traditionnelle chinoise, Pékin, Presses scien-
tifiques de Pékin.

Yao, Wei (2020). Construction de la modernité et insinuation de la médecine chinoise : une
étude anthropologique au cceur de I'école de médecine Wu de la province de Yunnan,
Kunming, These de I'Université de Yunnan.

Yin, Huihe (1984). Théories de base de la médecine traditionnelle chinoise, Shanghai, Presse
scientifique et technologique de Shanghai.

Zhang, Gao (1224). Propos sur la médecine, https://www.zhonghuadiancang.com/
xuanxuewushu/13740/.

Zhao, Meng (2020). Méthode de la médecine traditionnelle chinoise, Tianjin, Presses scienti-
figues et techniques de Tianjin.

Anthropologie des savoirs des Suds 164



	Le système de pensée de la médecine traditionnelle chinoise 
	Introduction 
	L’origine et le développement de la médecine 
	La MTC est née d’essais et d’imitations 
	Production de l’ancienne pensée philosophique naïve de la MTC 
	Génération du concept du Yin et du Yang 
	Génération de l’ancienne pensée philosophique naïve 
	Génération de la théorie du Yin et du Yang en MTC 
	L’introduction de la doctrine des Cinq Éléments et le perfectionnement de la théorie des viscères et
	Formation du système théorique de la MTC 
	Renforcement du système théorique de la MTC 
	Influence des idées philosophiques anciennes sur la pratique médicale 
	Signification instructive de la théorie du Yin et du Yang pour la pratique de la MTC 
	La théorie du Yin et du Yang explique habilement  la structure organisationnelle du corps humain 
	La théorie du Yin et du Yang expose de manière figurative le processus de changement pathologique du
	Diagnostic clinique guidant la MTC 
	Déterminer les principes de traitement 
	Classification des médicaments 
	La pensée holiste des Cinq Éléments en MTC 
	Des cas de maladies en MTC 
	Cas I: thrombose cérébrale 
	Cas 2: bradycardie 

	Les différences fondamentales entre la médecine occidentale et  la médecine traditionnelle chinoise 
	Influence de la pensée philosophique occidentale antique sur la médecine occidentale 
	La base scientifique et philosophique de la différenciation  des médecines occidentale et chinoise 
	Le retour de la théorie holistique et de la pensée systémique 



	La MTC nécessite une compréhension complète et correcte 
	L’optimisme face à la science moderne et à  l’héritage de la MTC 
	La MTC devrait utiliser des noms plus concrets pour définir les maladies 
	Une synthèse des expériences pratiques en MTC à la lumière  de la théorie scientifique moderne 
	Le charme de la théorie métaphysique de la MTC 

	Conclusion 
	Bibliographie 


