
Titre: Wòl vodou nan aplikasyon pedagoji rejeneratè ak  
reparatè
Auteur: Obrillant Damus, Université de Sherbrooke, Université 
Laval, Université d’État d’Haïti
Revue: Anthropologie des savoirs des Suds, numéro 2
Dossier: Le rôle des savoirs du Sud dans la durabilité  
humaine, écologique et planétaire
Numéro dirigé par Obrillant Damus (Université d’État d’Haïti, 
Université de Sherbrooke, Université Laval), Christine  
Focquenoy Simonnet (Université Lille 2), Chen Qiang  
(Université de Sanya), Joseph P. Saint-Fleur (Académie de 
Lille), Catherine Thomas (Association Comprendre et Soigner 
en Situation Transculturelle), Renata de Melo Rosa (Instituto 
Maria Quitéria)
Éditeur: Les Éditions de l’Université de Sherbrooke (ÉDUS)
Année: 2025
Pages: 84 - 112
ISSN: 2817-4070
URI: https://hdl.handle.net/11143/23278
DOI: https://doi.org/10.17118/11143/23278

 Cet ouvrage est mis à disposition selon les termes de la licence Creative 
Commons Attribution 4.0 International.



85Anthropologie des savoirs des Suds

Wòl vodou nan aplikasyon pedagoji rejeneratè  
ak reparatè

Obrillant Damus, Université de Sherbrooke, Université Laval, Université d’État 
d’Haïti
Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca, Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca

Rezime : Nan fason yo panse ak nan fason yo aji, vodouizan yo montre vodou se yon relijyon ki pi toleran pase 
lòt relijyon ki pa janm sispann pèsekite l’ yo. Nan yon monn kote okipasyon mono-ontolojik se youn nan bagay 
ki koz lèzòm separe tèt yo ak lanati, vodou kapab jwe yon wòl pi enpòtan nan rejenerasyon ak nan reparasyon 
moun ak anviwònman natirèl yo, sa vle di nan pwosesis rekoneksyon antwopo-ekolojik, si nou wè l’ yon lòt fa-
son. Vodou se yon sistèm relijye, medikal ak majik ki chita sou anpil valè tankou konsyans ekolojik ak konsyans 
mondyal, ontoloji relasyonèl, tolerans ontolojik ak tolerans epistemik. Kwayans, rit, mit, senbòl ak reprezan-
tasyon kosmogonik vodou pèmèt relijyon sa a patisipe nan rejenerasyon ak nan reparasyon sante byodivèsite 
a ak sante planèt la.

Mo kle : vodou, relijyon, konsyans ekolojik, konsyans mondyal, rekoneksyon antwopo-ekolojik, sante planèt la.

Le rôle du vodou dans l’application de la pédagogie régénératrice et réparatrice

Résumé : Par leur façon de penser et d’agir, les vodouisants montrent que le vodou est plus tolérant que les 
religions qui les persécutent sans cesse. Dans un monde où l’occupation mono-ontologique est l’un des fac-
teurs explicatifs de la séparation de l’homme d’avec la nature, le vodou pourra jouer un rôle crucial dans la ré-
génération et la réparation des humains et des milieux naturels, c’est-à-dire dans le processus de reconnexion 
anthropo-écologique, si nous l’abordons d’une autre manière. Le vodou est un système religieux, médical et 
magique ancré dans plusieurs valeurs telles que la conscience écologique, la conscience mondiale, l’ontologie 
relationnelle, la tolérance ontologique et épistémique. Les croyances, les rites, les mythes, les symboles et les 
représentations cosmogoniques du vodou permettent à cette religion de participer à la régénération et à la ré-
paration de la santé de la biodiversité et de la planète.

Mots-clés : vodou, religions, conscience écologique, conscience mondiale, reconnexion anthropo-écologique, 
santé de la biodiversité et de la planète.

The role of Vodou in the application of regenerative and restorative pedagogy

Abstract : Through their way of thinking and acting, Vodouists show that Vodou is more tolerant than the reli-
gions which constantly persecute them. In a world in which the mono-ontological grounding of occupation is 
one of the explanatory factors of the separation of humans from nature, Vodou could play a crucial role in the 
regeneration and repair of humans and natural environments by effecting a process of anthropo-ecological re-
connection, if we approach it differently. Vodou is a religious, medical and magical system anchored in several 
values such as ecological consciousness, global consciousness, relational ontology, ontological and epistemic 
tolerance. The beliefs, rites, myths, symbols and cosmogonic representations of Vodou allow this religion to 
participate in the regeneration and repair of the health of biodiversity and the planet.

Keywords: vodou, religions, ecological consciousness, global consciousness, anthropo-ecological reconnec-
tion, health of biodiversity and the planet.

mailto:Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca
mailto:Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca


86Anthropologie des savoirs des Suds

El papel del vudú en la aplicación de la pedagogía regenerativa y reparadora

Resumen: Por su forma de pensar y actuar, los vuduistas demuestran que el vudú es más tolerante que las 
religiones que los persiguen constantemente. En un mundo en el que la ocupación monoontológica es uno de 
los factores que explican la separación del hombre de la naturaleza, el vudú podría desempeñar un papel crucial 
en la regeneración y reparación de los seres humanos y de los entornos naturales, es decir, en el proceso de re-
conexión antropoecológica, si lo enfocamos de otra manera. El vudú es un sistema religioso, médico y mágico 
arraigado en una serie de valores, como la conciencia ecológica, la conciencia global, la ontología relacional y 
la tolerancia ontológica y epistémica. Las creencias, ritos, mitos, símbolos y representaciones cosmogónicas 
del vudú permiten a esta religión participar en la regeneración y reparación de la sanidad de la biodiversidad y 
del planeta.

Palabras clave: vudú, religiones, conciencia ecológica, conciencia global, reconexión antropoecológica, sanidad 
de la biodiversidad y del planeta.



87Anthropologie des savoirs des Suds

Entwodiksyon

Vodou se youn nan fenomèn konplike nèg ak nègès te kreye nan kontinan afriken an ak nan 
kèk koloni ewopeyen yo te mete yo nan esklavay sitou kote yo te anpil tankou Sendomeng 
(ansyen non Ayiti), Kiba ak Brezil. Se yon bagay ki konplike paske anmenmtan an tou li se 
relijyon, maji, penti, boza, medsin, mizik, filozofi (Michel, 1995; Mezilas, 2015), dans, elatriye, 
daprè kèk otè ki etidye youn oubyen plizyè nan dimansyon sa yo (Vonarx, 2012), oubyen 
ki jis raple nou yo tankou Michel Leiris1 te fè l’ nan prefas liv Alfred Métraux a (1958: 9). 
Pandansetan prèt katolik kolonyal2 (Du Tertre, 1667; Labat, 1772), otorite politik kolonyal ak 
para-antwopològ yo (premye etnològ ewopeyen ki pa t’ gen fòmasyon syantifik yo) te fèmen 
je sou vyolans lasyans (McClellan III, 2010) ak relijyon katolik t’ap fè nan koloni ewopeyen yo 
nan Amerik ak nan Anti yo3, yo pa t’ janm sispann pale vodou mal nan fè l’ pase pou yon bagay 
Satan kreye pou fè moun fè mal tankou bay kout poud, kokobe moun, fè moun tounen zonbi, 
touye moun, anpeche yo pwogrese, elatriye. Gen anpil otè nan syèk nou an ak nan ventyèm 
syèk la ki kite literati para-antwopolojik la enfliyanse yo nan pwen yo enterese sèlman ak 

1.  Men sa Michel Leiris ekri nan prefas liv sa a: « Sujet difficile qui relève de la sociologie, de la psychologie et 
de l’histoire des religions, outre qu’il se situe aux confins de l’africanisme et de l’américanisme. Mais sujet pas-
sionnant par sa complexité même car le vaudou est un étrange carrefour où se mêlent, dans un cadre antillais, 
non seulement les apports de l’Afrique noire traditionnelle et ceux du monde chrétien, mais religion, magie, 
médecine, théâtre, musique, danse et arts plastiques. »

2.  Pè Jean-Baptiste Du Tertre (1667 : 502) panse se nan esklavay Afriken depòte yo ap jwenn bonè yo. Li panse 
tou se paske yo te pèdi favè Bondye ki fè lafwa yo gen nan li kounya ap koz yo sove : « Leur servitude est le prin-
cipe de leur bonheur, et leur disgrâce est la cause de leur salut, puisque la foi qu’ils embrassent dans les îles les 
met en état de connaître Dieu, de l’aimer, de le servir. »

3.  Gen kèk prèt katolik ewopeyen ki te gen kouray pou denonse vyolans lòt pè parèy yo te konn fè Afriken nan 
esklavay sibi. Men yon temwanyay Pè Antoine Biet bay (1664 : 322) sou sa : « La plupart de ces religieux ont plus 
de soin de leur bien temporel et de faire valoir leurs habitations que du salut des âmes qui leur sont commises. 
Les grandes possessions qu’ils ont les obligent à avoir un nombre d’esclaves et d’engagés. Ils les achètent 
comme les autres et les traitent avec autant et plus de rigueur. » Pè Jean Baptise Labat (1722) ki te gon esklav 
domestik ak yon bitasyon esklav t’ap fè mache, ki te konn prete esklav domestik nan men prèt parèy li te di Biet 
te bay anpil manti nan liv li a : « [ ….] un certain M. Biet, qui s’est donné la peine d’écrire l’histoire de cette entre-
prise, qui commença et finit en moins de vingt mois, sous le titre d’Histoire de la France équinoxale, …livre rempli 
de faussetés. »



88Anthropologie des savoirs des Suds

aspè negatif vodou4 yo (Pluchon, 1987; Saint-Louis, 2000; Meudeuc, 2007; Poizat, 2008; 
Magloire, 2007) ki fè yo menm kwè se yon manifestasyon patolojik relijyon sa ye (Douyon, 
1969; Dorsainvil, 1975).

Soti nan 19e syèk ak nan 20e syèk la pou rive nan 21e syèk la, vodou pa janm sispann sibi 
pèsekisyon nan men relijyon potestan ak nan men relijyon katolik ki gen misyon pou yo « sove » 
desandan esklav afriken yo nan peyi Ayiti. Yo toujou ap fè vyolans sou vodouizan menmsi 

4.  Pwosesis dyabolizasyon vodou anpeche anpil ongan ak manbo ak anpil moun ki pa vodouizan wè pratik ki 
bon ladan. Anpil vodouizan kwè se dyab y’ap sèvi vre jan kretyen yo fè yo konprann sa (Damus, 2021b). Genyen 
ki kwè yo prale nan lanfè si yo pa konvèti. Plis moun ap di vodou se bagay dyab, se plis anpil vodouizan ap 
montre bagay negatif yo paske yo fè lajan ak sa tou. Epi tou, anpil moun kontakte bòkò pou fè lòt moun mal. Sou 
rezo sosyal kounya, se plis bagay negatif anpil fo ongan ap vann moun.

Pwosesis dyabolizasyon vodou a egziste depi epòk kolonyal. Pè katolik yo ak Jistis kolonyal la te pran premye 
vodouizan yo pou moun ki ap fè mal, pou moun ki pran pwen kay dyab. Nan yon chapit nan liv li a li rele « Histoire 
de quelques nègres sorciers », Pè Labat pran pou malfektè, pou moun ki pran pwen kay dyab, nèg ki gen don pou 
fè lapli tonbe, pou di ki jou bato ki te konn pote esklav yo ap debake. Yo te konn fòse divinò sa yo konfese, fòse 
yo bay wanga yo. Yo te konn kraze bagay sakre yo te genyen. Yo te konn bay lajistis yo ki te konn mete dife sou 
yo. Pè Laba di pawòl sa a :

Un nègre convaincu d’être sorcier et de faire parler une petite figure de terre fut condamné par la justice à être 
brulé vif. M. Vanbel s’étant trouvé sur son chemin lorsqu’on le menait au supplice lui dit : « Eh bien (tel), tu ne feras 
plus parler ta petite figure, elle est rompue. » Le nègre lui répondit : « Si vous voulez, Monsieur, je ferai parler la 
canne que vous tenez à la main. » Cette proposition étonna tout le monde. M. Vanbel pria le juge qui était présent 
de surseoir pour un moment l’exécution, pour voir si le nègre viendrait à bout de ce qu’il promettait, et, cela ayant 
été accordé, il donna sa canne au nègre, qui l’ayant plantée en terre et fait quelques cérémonies autour, demanda 
à M. Vanbel ce qu’il voulait savoir; celui-ci ayant répondu qu’il voulait savoir si un vaisseau qu’il attendait était parti, 
quand il arriverait, ceux qui étaient dedans et ce qui leur était arrivé pendant le voyage. Le nègre commença ses 
cérémonies, après quoi s’étant retiré, il dit à M. Vanbel de s’approcher de sa canne et qu’il entendrait la réponse 
de ce qu’il voulait savoir. En effet, M. Vanbel s’étant approché entendit une petite voix claire et distincte qui lui dit : 
« Le vaisseau que tu attends est parti d’Elseneur un tel jour, c’est un tel qui le commande, il a tels et tels passagers 
avec lui, tu seras content de sa cargaison, il a souffert un coup de vent en passant le Tropique qui lui a rompu son 
petit hunier et emporté sa voile d’artimon. Il mouillera ici avant trois jours. » Le nègre ne laissa pas d’être mené au 
supplice et exécuté, et trois jours après le vaisseau étant arrivé, on vérifia à la lettre toute la prédiction.

Se pa mo sòsye pou kolon an te itilize men mo majisyen ak mo divinò. Fè yon baton pale devan grenn je moun 
gran lajounen se yon aksyon majik. Bay dat yon bato te pati ak dat li ap rive pa gen anyen pou l’ wè ak mo sòsye. 
Sòsye se yon moun ki fè aksyon l’ nannuit, majisyen se yon moun ki fè pa l’ nan lajounen (Men maji ka fèt tout 
lè). Youn nan bagay ki fè kolon fransè te konn rele premye ongan ak manbo nou yo sòsye, se paske se nannuit 
yo te konn adore lwa yo, fè maji, fè seremoni, fè ofrann, fè wanga, elatriye. Yo pa t’ sòsye pou sa. Plizyè rezon te 
fè yo travay nannuit pito :1) lajistis kolonyal la pa t’ tolere vodou. Premye vodouizan yo te oblije travay nannuit 
pou chape anba kontwòl lajistis; 2) se nannuit esklav vodouizan ak sa ki te vin vodouizan yo te jwenn tan pou 
bay vodou a jarèt; 3) li pi fasil pou yo te refè vodou ansestral yo a nannuit paske nan lè sa a yo kwè lespri yo pi 
disponib pou tande kri yo. Premye vodouizan yo te soufri anpil anba men prèt katolik yo. Pè Labat pa t’ wont ekri 
temwanyay sa a :

[…]. Je fis attacher le sorcier et lui fis distribuer environ trois cents coups de fouet qui l’écorchèrent depuis les 
épaules jusqu’aux genoux, il criait comme un désespéré et nos nègres criaient grâce pour lui, mais je leur disais 
que les sorciers ne sentaient pas de mal et que ses cris étaient pour se moquer de moi. Je fis apporter un siège, 
j’y mis le marmouset devant lui, et lui dis de prier le diable de le délivrer de mes mains, ou d’emporter la figure, et 
comme il ne faisait ni l’un ni l’autre, je le faisais toujours fouetter à bon compte. […].



89Anthropologie des savoirs des Suds

vyolans sa a pran lòt fòm nan tan modèn nan. Tout pèsekisyon fizik, sikolojik, sichik, ak sen-
bolik sa yo (Price, 1898; Métraux, 1958) ankouraje moun ki ap ekri sou vodou kache aspè 
pozitif li yo. Zanzèt ayisyen yo pa t’ (re)kreye vodou nan Sendomeng pou te rive detwi sistèm 
kolonyal fransè a sèlman, men tou, pou te rive rejenere tèt yo tankou moun kolon te konn 
trete tankou bèt, pou te rive kreye yon lòt monn sosyal ak fizik nan lanfè kolonyal la. Pwosesis 
(re)kreyasyon sa a te mande anpil estrateji kamouflay lakay esklav yo pou kolon yo pa t’ rive 
detwi l’. Se menm estrateji sa yo5 tankou konfonn sen nan legliz katolik ak lwa (espri, mistè) 
ki fè legliz sa a6 ak otorite pòskolonyal yo pa t’ rive fè vodou disparèt. Nan fason yo panse ak 
nan fason yo aji, vodouizan yo montre vodou se yon relijyon ki pi toleran pase relijyon ki pa 
janm fayi nan pèsekite l’ yo, ki pa janm sispann kwè li se yon menas pou yo. Nan yon monn 
kote okipasyon mono-ontolojik (Escobar, 2018) se youn nan bagay ki koz lèzòm separe tèt 
yo ak lanati, vodou kapab jwe yon wòl pi enpòtan nan rejenerasyon ak nan reparasyon moun 
ak anviwònman natirèl yo, sa vle di nan pwosesis rekoneksyon antwopo-ekolojik, si nou wè 
l’ on lòt fason. Vodou se yon sistèm relijye, medikal ak majik7 ki chita sou anpil valè tankou 
konsyans ekolojik ak konsyans mondyal, ontoloji relasyonèl, tolerans8 ontolojik ak tolerans 
epistemik (Damus, 2024).

5.  Pou n’ bay yon egzanp, vodouizan yo pran Sen Jak Majè pou Ogou Batala ak pou Ogou Feray (Hurbon,1993 : 
75). Lè kanpay rejete a, estrateji sa yo te ede anpil vodouizan Mabyal yo kenbe kwayans yo. Yo te pran pòz aban-
done mistè yo pou yo te kenbe yo pi di ak pou yo te chape anba atak prèt katolik.

6.   En 1935, l’Église catholique a forcé le gouvernement haïtien de l’époque à promulguer un décret qui 
condamne « les croyances superstitieuses ». Voici les principaux articles du décret-loi du 5 septembre 1935 sur 
les croyances superstitieuses : « Art.1- Sont considérées comme pratiques superstitieuses 1) les cérémonies, 
rites, danses et réunions au cours desquels se pratiquent, en offrande à des prétendues divinités, des sacrifices 
de bétail ou de volaille ; 2) le fait d’exploiter le public en faisant accroire que, par des moyens occultes, il est pos-
sible d’arriver soit à changer la situation de fortune d’un individu, soit à le guérir d’un mal quelconque, par des 
procédés ignorés par la science médicale ; 3) le fait d’avoir en sa demeure des objets cabalistiques servant à 
exploiter la crédulité ou la naïveté du public. Art. 2.- Tout individu convaincu des dites pratiques superstitieuses 
sera condamné à un emprisonnement de six mois et à une amende de quatre cents gourdes, le tout à pronon-
cer par le tribunal de simple police. Art. 3.- Dans les cas ci-dessus prévus, le jugement rendu sera exécutoire, 
nonobstant appel ou pourvoi en cassation. Art. 4.- Les objets ayant servi à la perpétration de l’infraction prévue 
en l’article 3 seront confisqués. »

7.  Anpil pratik majik nan vodou tankou mare on moun ak chenn, ak kadna, ak kòd, elatriye, gen rapò ak memwa 
esklavay. Kadna ak chenn kolon yo te konn itilize pou mare esklav yo, nou jwenn yo nan vodou. Ongan ak manbo 
itilize yo pou mare nèg pou fanm, pou mare moun sou plan senbolik ak majik. Vodou bezwen dekolonize paske 
vye pratik sa yo, se bagay premye vodouizan yo prete nan men kolon fransè yo.

Men pratik sa yo ki montre plas panse majik ak panse senbolik nan vodou pa move bagay vre. M’ pa kwè yon 
moun ka mare moun vre ak chenn ak kadna si moun sa a pa menm kote ak li. Men moun ki pran yon moun epi 
mete l’ nan chenn, ak sa ki fè l’ sou plan senbolik ak sou plan majik, kilès ki fè l’ mal? Premye a. M panse panse 
senbolik ak panse majik vodou a ede moun yo jere emosyon negatif yo. Moun ki itilize zam ak chenn pou fè on 
moun mal, se yon kriminèl. Moun ki ale mare ou kay ongan oubyen kay manbo, ki kwè li ap atenn ou, rive jere 
kolè l’ pito. Sa anpeche l’ fè krim. Nan sans sa a, mwen kapab di vodou se yon zouti regilasyon emosyonèl.

8. Tolerans vodou san parèy. Li twò toleran menm (tolerantis). Menmjan ak vodou ayisyen ki te kreye nan koloni 
Sendomeng nan te prete anpil kèk bagay nan men katolisis kolonyal la, menmjan tou vodou Dawome (Benen) te 
prete zam espirityèl nan men kretyen katolik ewopeyen yo pou l’ te ranfòse tèt li (Charlier, 2020).



90Anthropologie des savoirs des Suds

Vodou desandan afriken yo tankou pa Ayisyen an ki enterese nou nan travay sa a, montre li pa 
menm bagay ak gwo relijyon9 tankou jidayis (Bohrmann, 1998), islam (Charnay, 1986; Brière, 
Carré, 2015) ak krisyanis (Colbert, 1685; Opoku, 1987; Vignaux, 2009; Flori, 2019, Fassassi, 
2002; Boniface, 2021) paske li pa pouse sèvitè li yo fè lagè kont frè ak sè yo ak kont etranje 
ki gen lòt kwayans, ki ap pèsekite yo tout tan, soti nan epòk yo te mete zansèt nou yo nan 
esklavay rive jodi a. Men kesyon rechèch nou poze lè nou fin konstate wòl gwo relijyon ak wòl 
lasyans nan kolonizasyon ak nan destriksyon monn sa a : 1) malgre yo toujou montre li se 
relijyon moun sòt ak moun sovaj (nan sans negatif mo sa a), kijan vodou li menm patisipe nan 
dirabilite ekolojik, nan dirabilite planèt la ak nan dirabilite sosyal? 2) Lè nou konpare relijyon 
vodou anpil moun di se bagay dyab10 ak relijyon yo di ki pa fo yo, kilès ladan yo ki se yon bon 
zouti pou rejenere ak pou repare sante moun, sante ekosistèm yo ak sante planèt la? De 
kesyon sa yo fè nou poze ipotèz rechèch sa a : kwayans, rit, mit, senbòl ak reprezantasyon 
kosmogonik vodou pèmèt relijyon sa a patisipe nan rejenerasyon ak nan reparasyon sante 
byodivèsite ak sante planèt la.

Metòd

12 septanm 2021, mwen te dirije yon atelye dyalòg lokal sou kèk sijè tankou sante mantal, 
akouchman lakay, bay tete, sa moun yo konn abitye manje, disparisyon konesans ak objè 
teknik (teknosid), pwoteksyon lanati, elatriye, nan lokalite Palmari (Wasèk, Plato Santral). 
17 moun ki gen konesans dantik (medsenfèy, matwòn, fanm chay gason, ongan, vantizè, 
elatriye.) te patisipe nan evènman sa a. Mwen te anrejistre tout diskisyon yo nèt. Soti 13 pou 
rive 14 septanm 2021, Panyak Kledò te mennen mwen kay kèk patisipan pou n’ te kapab pale 

9.  Nan tèks sa a nou montre sa ki pozitif lakay vodouizan yo ak sa ki negatif lakay gwo relijyon yo. Men nou te 
ka pale sou bagay ki pa bon nou jwenn nan vodou tou si nou te vle fè sa. Vodou se yon « pharmakon » menmjan 
ak lòt relijyon yo. Sa vle di, se yon bagay on seri moun itilize l’ pou yo fè mal; se yon bagay tou yon seri lòt moun 
pran pou yo fè byen ak li. Lè nou kritike yon relijyon tankou krisyanis, sa pa vle di nou pa rekonèt gen kretyen ki 
itilize l’ pou yo fè byen. Nan epòk kolonyal ak aprè endepandans, se pa tout moun ki te itilize katolisis (yon branch 
nan krisyanis) pou fè mal. Nan koloni Sendomeng te gen kèk prèt ki te anpeche yo itilize katolisis tankou yon 
zouti pou kraze nèg ak nègès. Malerezman otorite kolonyal yo te mete prèt sa yo nan bato pou fè yo retounen 
nan peyi yo. Si nou montre sèlman bagay pozitif sou vodou, se paske anpil potestan ak katolik sanble pa t’ap 
bay pratik litijik yo sans si yo pa t’ goumen kont litiji vodou. San yo pa rann yo kont, yo fè tèt yo tounen pèsekitè, 
yo fè vodouizan yo trete tankou pèsekitè tounen viktim yo.

10.  Pou kolon ak pou moun ki vle sanble ak yo, pa gen anyen ki soti nan nèg ki bon. Nan avanpwopo liv li a, Louis 
Maximilien (1945, XXIV) raple nou si vodou se yon bagay yo mande nou jete depi epòk kolonyal rive jodya, se 
paske se esklav afriken ki te kreye l’ : « Il entre dans le destin d’Haïti d’être une terre opprimée pour avoir été une 
terre de colonisation. Un système colonial grossier – à ce point de vue là – admettait que rien de bien ne pou-
vait sortir de l’esclave – et qu’il fallait dégrader le spirituel chez ce dernier après l’avoir dégradé lui-même dans 
sa chair. Malheureusement, cette conception influence encore de trop nombreux cerveaux. Elle est bien plus 
forte que les chaînes rompues par les guerres de l’indépendance. Que des penseurs authentiquement haïtiens 
viennent donc compléter l’œuvre des hommes d’armes; car rien ne peut outrer davantage que cette attitude du 
pseudo-intellectuel qui, par crainte, se détourne systématiquement du vodou, en croyant que le diable peut être 
incarné dans un petit cochon noir. »



91Anthropologie des savoirs des Suds

ak kèk nan yo apa (Panyak se sekretè kazèk, li se pwofesè nan lekòl nasyonal Wasèk la). Se 
te yon ansyen ongan ki vin pastè, yon medsenfèy ak de manbo. 

M’ap travay ak metòd atelye lokal depi 2016. Se UNESCO ki te mande mwen itilize l’ pou 
mwen te keyi enfòmasyon nan bouch moun ki gen konesans ansyen aprè mwen te patisipe 
nan yon rankont nan mwa jiyè 2016 nan peyi Bolivi (Objektif rankont entènasyonal sa a se te 
evalye konesans endyen ki ap viv nan peyi sa a ak konesans lòt peyizan ki nan Amerik yo). 
UNESCO te pibliye nan lane 2017 premye travay mwen te ekri a gras ak done teknik ankèt sa a 
te ede mwen ranmase (Damus, UNESCO, 2017). Se yon metòd ki fè moun yo abitye rele moun 
sòt yo kwè nan tèt yo pou yo ka pale sou esperyans yo jan yo vle nan lang manman yo. Moun 
sa yo tankou fanm chay yo se boul lò yo ye pou mwen paske yo patisipe nan pwomosyon 
sante fanm ak timoun ak nan jesyon milye natirèl yo (Damus, 2021a).

Refleksyon mwen prezante nan atik sa a plonje rasin li nan dlo temwanyaj mwen te pran anba 
bouch moun nou rele fanm chay, ongan, medsenfèy ak manbo, ak anba bouch paran mwen 
depi mwen te kòmanse gen bon konprann rive jodi a. Mwen fèt andeyò. Se la mwen grandi. 
Mwen te gen chans wè anpil bagay nan milye mwen te leve a tankou fason peyizan jere sante 
yo, sante pitit yo ak sante lanati. Paran mwen te konn mennen mwen kay ongan. Yo te konn 
fè sa lè mwen tonbe malad ak lè yo bezwen fè mete bagay sou mwen pou anyen mal pa rive 
m’. Mwen te gen chans wè ongan ki ap fè tretman nan lanati. Mwen te konn gade seremoni 
vodou ki ap fèt nan bitasyon. Mwen te konn ale kay medsenfèy lè mwen tonbe sou bwa ak 
lè paran mwen kwè mwen gen maladi biskèt tonbe. Piske paran mwen yo pa t’ potestan lè 
mwen te timoun, mwen te gen chans jwi kilti vodou.

Patisipasyon vodou nan dirabilite ekolojik, nan dirabilite 
planèt la ak nan dirabilite sosyal

Si vodou se yon relijyon ki patisipe nan dirabilite planèt la ak nan dirabilite sosyal, se paske 
li bay byodivèsite (plant, zannimo, moun, ak sa lasyans pa pran pou èt vivan tankou minewo 
yo. Men pou yon vodouizan yon pyè nwa se yon bagay ki gen pouvwa pou l’ trete maladi ki 
pa natirèl) yon pakèt valè ki fè vodouizan tout bon an pa kapab separe l’ ak lanati. Avan nou 
ale pi lwen nan refleksyon an, n’ap raple se nan rak bwa kote kolon fransè yo pa t’ ka ale fasil, 
Afriken yo te mete nan esklavay yo te konn reyini pou yo te (re)kreye vodou a. Men se pa 
kontèks sosyal, politik ak ekonomik kolonyal la ki fè vodou ki t’ap fòme a te bay lòm (fanm 
ak gason) plas li nan lanati : Koneksyon antwopo-ekolojik sa a se yon eritay vodou Dawome 
a (Charlier, 2020; Coulais, Guillerot-Malick, 2024) ki te jwenn yon bon kontèks ekolojik (anpil 
forè, anpil mòn, anpil dlo ak anpil bèt) pou l’ te boujonnen. Si dekoneksyon espiritityèl lèzòm 
modèn avèk lanati ak planèt la (Rabourdin, 2005; Ngbelu, Ememotedoy et Lukenge, 2015;) 
koz anpil destriksyon depi epòk antwoposèn (Dirzo et al., 2014; Kolbert, 2015; Lewis & Maslin, 

https://reporterre.net/spip.php?page=memeauteur&auteur=Juliette+Coulais+et+Apolline+Guillerot-Malick+


92Anthropologie des savoirs des Suds

2015; Damus, 2024) rive jodi a, relijyon vodou ki pa deparye moun ak fenomèn sa yo, patisipe 
nan konsèvasyon yo. Nan bay moun plas yo merite nan lanati, vodou pèmèt yo gon konsyans 
ekolojik ki se angrè pou fè pouse yon konsyans mondyal (Damus, 2023a, 2024). Afriken ki te 
nan esklavay nan Sendomeng yo te montre yo gen de konsyans sa yo lè yo te asepte espri 
vodou yo te kapab rete nan pye bwa, nan sous dlo yo, nan letan yo, nan rivyè yo, nan tè a ak 
nan lè a menmsi se pa t’ an Afrik.

Kwayans sa yo te fè yo gen respè pou bout tè Sendomeng nan menmsi se yon lanfè kolon 
fransè yo te fè l’ ye pou yo. Se vodou ki te fè konsyans ekolojik ak konsyans mondyal esklav yo 
kale anba chalè twopikal la. Si vodouizan alèkile yo montre yo genyen menm konsyans sa yo 
nan peyi Ayiti ak lè yo ale nan lòt peyi menmsi se pa andeyò11, se paske zanzèt yo te bay bon 
egzanp, te kite bon egzanp pou yo. Si anpil pye bwa sakre, dlo sakre ak lòt espas natirèl sakre 
pa t’ disparèt nan peyi a, si yo te chape anba vyolans relijyon katolik ak anba vyolans relijyon 
potestan, se gras ak vodou. Gen pye bwa sakre tankou yon tamaren nan Tigwav ki la depi 
plizyè syèk, daprè temwanyay oral. Mwen panse gen anpil lòt pye bwa ki la depi epòk kolonyal 
la gras ak kwayans espirityèl esklav yo ki te deja atenn matirite yo lè ongan Boukmann12 te 
fè on seremoni vodou nan bwa ki rele Kayiman (Ardouin, 1853) nan dat 14 dawou 1791 pou 
l’ te mande esklav yo kite Bondye kolon yo pou pran libète yo, paske Bondye sa a pa t’ gen 

11.  Vodouizan ayisyen ki te ale viv aletranje, oubyen pitit Ayisyen lòt bò dlo ki vin vodouizan gen abitid ale fè 
seremoni vodou an Ayiti. Yo konn rantre pou ale mete plis konesans sou yo. Anpil ladan yo ale andeyò, ale fè 
pèlerinay tankou nan kaskad Sodo (Saut d’Eau) yo. Daprè yon manbo kanadyèn m’ te poze kesyon nan dat 10 
avril 2024, vodou ki ap pratike nan peyi etranje yo gen limit li paske koneksyon espirityèl ak lanati nan peyi sa yo 
pa fasil akoz moun ki ap siveye forè (rak bwa) yo. Li kwè tou tè etranje a pa sakre tankou pa Ayiti a. Tè etranje 
twò frèt pou vodou. Men temwanyay li a :

Si nou rete dans le cadre iniatique, sitou pou on moun ki ap pran ason. Dènyeman, gen yon ongan ki kouri dèyè yon 
manbo pou sa : ou ka pa bay moun ason nan peyi etranje. Question de logistique, question de traditions, question 
de règlement tou. Genyen ki fè l’ nan apatman. M’ poze tèt mwen kesyon : kòman yon moun kapab boule zen, 
kapab mennen yon seremoni zen lakay li sitou nan yon apatman. Se sa. A moins que moun nan gon kay pou sa. 
Sa depan de lojistik la, sa depan de sa moun nan pral fè. Lye sakre yo se pa menm bagay avèk Ayiti. Pa bliye, Ayiti 
se yon tè mistik li ye. Ou konprann. Par contre, nou toujou an kontak avèk lanati. Kelkeswa peyi a, kit ou te Ayiti, 
Florid, Monreyal, Kanada, Etazini, du moment que gen pye bwa, etc., ou toujou antoure de kat eleman yo. Dezyèm-
man sa pral depan de ki pratik moun nan li menm l’ap fè. Pa bliye Kanada son peyi ki fè frèt. Sòl la son sòl ki frèt. 
Ayiti son sòl ki cho. Donk, gen yon seri de travo mistik, rityèl ki mieux en Haïti paske se pa menm terre la. Terre lan 
li menm li cho. Gon bagay ki rele egregò tou, egregò mistik lan, egregò vodou a plis chita en Haïti que Canada tou. 
Nou pa gen menm lojistik legal konpare ak Ayiti pou fè on seri de bagay amwens ke ou kache byen pou fè l : ou ale 
vrèman nan yon raje, oswa nan yon forè, yon kote ou konnen pa gen moun ki pral pase, ou fè on seri de bagay. M’ 
pa konnen pou Etazini, Kanada son peyi ki sou kontwòl. Tout tan ou ap jwenn des forestiers, verifye, analize dlo, 
analize forè yo, analize tè yo. Donk gen bagay ou pa ka fè. Menmsi on moun fon rityèl, yon maji,peu importe, bò dlo, 
se pa menm dlo avèk Ayiti, paske nou menm isi nou pa gen lamè. Se pa menm tip do, se pa menm type de mer. Se 
pa menm bagay men se dlo li ye kanmenm. Son rivyè li ye kanmenm. Sa depan de tip de rityèl ke moun nan ap fè.

12.  Hérard Dumesle te pibliye nan lane 1824 priyè sa a Boukmann te sanble fè : « Bondié qui fait soleil, qui clairé 
nous en haut, Qui soulévé la mer, qui fait grondé l’orage, Bon dié la, zot tandé? caché dans youn nuage, Et la li 
gadé nous, li vouai tout ça blancs faits! Bon dié blancs mandé crime, et part nous vlé bienfèts mais dié lá qui si 
bon, ordonnin nous vengeance; Li va conduit bras nous, la ba nous assistance, Jetté portrait dié blancs qui soif 
dlo dans gié nous, Couté la liberté li palé cœurs nous tous. »



93Anthropologie des savoirs des Suds

pitye pou yo, li te kite kolon yo ap touye yo, ap fè yo soufri. Se pa paske yo te nan yon lanfè 
kolonyal ki fè premye vodouizan yo te kreye badji oubyen premye onfò yo nan rak bwa pou fè 
seremoni ak lòt bagay men paske « tanp natirèl » (Zahan, 1980) sa yo ki egziste an Afrik tou, 
se sèl kote esklav yo te ka ale pou yo te kreye on lòt monn, pou tizon dife lespwa kolon pa t’ 
rive etenn nan te kapab limen.

Se kosmogoni vodou a ki fè premye Afriken yo te mete nan esklavay yo te rive kreye yon 
bann pratik ak kwayans pou yo te kapab sakralize non sèlman lavi pa yo men tou lavi sa ki pa 
moun tankou bèt, plant, tè a ak kosmòs la. Mwen panse t’ap gen plis suisid (touye tèt), plis 
enfantisid (touye yon timoun aprè li fin fèt) ak plis avòtman (pran remèd fèy oubyen on lòt 
bagay pou jete on timoun) si esklav yo pa t’ fè tèt yo travay pou fè vodou nan Sendomeng, 
paske relijyon sa a se siman koneksyon espirityèl vodouizan ak fòs sakre, ak sa ki vizib ak sa 
ki envizib tankou lwa yo ak Bondye nan syèl la yo kwè ki fè tout bagay. Depi nan Sendomeng 
rive nan Ayiti jodi a, tout sa vodouizan yo sakralize se bagay yo pwoteje paske yo kwè gen yon 
lespri ki rete ladan. Yon vodouizan ki fè yon enpridans kwè lespri a ap pini l’. Men yon egzanp: 
Lè m te timoun, te gon nouvèl ki te rive nan kominote mwen an. Te gon koulèv ki te antre nan 
bòbòt yon dam ki t’ap viv nan mòn apre li te koupe yon branch nan pye bwa ki te gen yon lwa 
(m’ pa konnen si se te Danbala oubyen on lòt lwa). Yo mande lwa a fè li gras. Yo di y’ap fè on 
bèl kay pou li. Lwa pa t’ tande fanmi fanm nan. Dam nan te mouri.

Mwen pral bay on lòt egzanp ki montre peyizan kwè depi li vann yon tè ki gon pye bwa ki se 
kay lwa, sa ap fè lespri a touye l’, sitou si moun ki achte tè sa a koupe pye bwa a. Nan lane 
2020, m’ te gen chans pase on ti tan ak paran mwen yo ki ap viv andeyò. Papa m’ di mwen yon 
kouzen l’ ki te rele Djo mouri paske li te vann yon tè bay yon potestan ki te koupe yon pye bwa 
sou tè sa a ki te gon lwa masa (marasa) ladan. Djo te vin malad. Li mouri. Papa m’ di mwen, 
si misye te vann li tè a, li pa t’ap mouri paske li se pitit lwa tou. Yon tè ki gen lwa sou li, ou pa 
ka vann li ak etranje. Ann bay yon dènye egzanp : Lè papa papa m’ te mouri se yon bwa ki te 
gen lwa li t’ap koupe ki te frape l’ nan tèt. Menmsi se ta yon senp malè, lanmò li a fè pitit li yo 
pè koupe lòt pyebwa ki gen lwa ladan yo pou yo pa mouri menmjan ak li13.

Vodouizan yo pa wè yo kapab separe tèt yo ak lwa yo. Legliz katolik, legliz potestan ak kèk 
gouvènman ki ap sèvi enterè nouvo kolon yo nan peyi a te fè tout sa yo kapab pou kase manm 
vodou nan detwi bagay sakre li yo, kwayans li yo, rit li yo, mit li yo, senbòl li yo ak valè li yo tan-
kou ontoloji relasyonèl ak konsyans ekolojik. Men sa Pè Carl-Edward Peters te ekri nan lane 
1960 : « Il faut vraiment détruire tout : briser bouteilles, cruches, déchirer les images, arracher 
et brûler poteaux et croix, emporter les pierres, enlever les colliers, écraser les cayes-loas, 
couper les bois servis, profaner tout ce qui est « servi » superstitieusement. »

13.  Istwa sa a se papa m’ ak lòt moun ki te rakonte m’ li lè m’ te timoun. Kou li leve chak premye janvye, papa m’ 
te konn limen bouji pou mò a. Avan jou sa a rive, li te konn retire raje ki te pouse bò kav papa l’ te antere. Mwen 
sonje li te di m’ yon jou: «  Lè moun mouri, yon lè li tounen lwa. »



94Anthropologie des savoirs des Suds

Sou diktatè Elie Lescot, Legliz katolik te mande fidèl li yo ak vodouizan li te fòse konvèti yo, pou 
yo fè yon sèman pou di yo p’ap melanje ak bagay vodou tankou sèvi lwa ak bay lwa manje :

Moi, devant Dieu présent dans le tabernacle, devant le Père qui le représente, 
je renouvelle les promesses de mon baptême. La main sur l’Évangile, je fais 
serment de ne jamais donner un manger-loa quelconque, de ne pas assister à 
une cérémonie vaudou quelconque, de ne jamais participer à un service-loa de 
quelque manière que ce soit.

Je fais serment de faire détruire ou de détruire le plus vite possible tous les fé-
tiches et objets de superstition, s’il y en a sur moi, dans ma maison, dans mon 
habitation. En un mot, je fais serment de ne jamais m’abaisser à quelque pra-
tique superstitieuse que ce soit

(Pour les personnes mariées.). Je promets en outre d’élever tous mes enfants, 
sans exception, dans la religion catholique et romaine, hors de toute supersti-
tion, me soumettant pleinement à l’enseignement de cette Sainte Église.

Et je promets, avec la grâce de Dieu, de rester fidèle à mon serment jusqu’à la 
mort (cité par Métraux, 1958 : 302-303).

Sèman sa a ki fè nou wè entolerans ontolojik ak entolerans espitemik Legliz katolik pa t’ rive 
fè tout vodouizan kite vodou pou relijyon katolik. Anpil nan yo te pran pòz bon katolik pan-
dansetan yo te rete vodouizan. Men yon temwanyay etnològ Alfred Métraux (1958: 309) ki 
montre konvèsyon palafòs kèk vodouizan pa t’ fè yo pase relijyon sanzèt yo anba pla pye yo 
vre, pa t’ fè yo koupe pon ak lwa yo :

Tout d’abord la sincérité des « rejetés » était mise en doute par les convertis. Une 
femme qui se disait bonne catholique et allait régulièrement à la messe m’avoua 
n’avoir pas déserté ses dieux. Elle ne comprenait pas pourquoi les curés en vou-
laient aux loa « qui sont de bons esprits et nous défendent contre le diable ». 
(Toujours, selon cette femme, ses loa n’avaient jamais fait de mal : ils veillaient 
sur elle et elle savait bien que c’est à eux et non au curé qu’elle devrait s’adresser 
le jour où elle tomberait malade.) Elle avait remarqué que ses affaires s’étaient 
mises à péricliter après son abjuration et que sa situation ne s’était à nouveau 
améliorée qu’à la suite d’un grand service aux loa.

Menmjan sou Wa Dawome vodouizan yo te konn prete nan men relijyon katolik kèk zam 
espirityèl tankou kwa Jezi a (krisifiks), chaplè, losti pou te ranfòse pisans yo (Charlier 2020), 
menmjan tou anpil vodouizan ayisyen ale legliz katolik pou yo ogmante konesans espirityèl 
yo. Depi Lafrik rive nan koloni Sendomeng pou jouk jounen jodi a, vodou pa janm sispann 
montre tolerans ontolojik li ak tolerans epistemik li. Se entolerans ontolojik ak entolerans espi-
stemik yo ki fè relijyon ansyen kolon yo tankou katolisis panse relijyon Afriken te konn pratike 



95Anthropologie des savoirs des Suds

avan kolonizasyon se relijyon dyab ki dwe disparèt. Men kijan Damus defini konsèp tolerans 
ontolojiko-epistemik ak lanvè li nan plizyè travay (Damus, 2021b, 2024) :

La tolérance ontologique et épistémique renvoie au respect des manières d’être 
et de connaître, de la vision du monde, du langage et des connaissances des 
acteurs dans les différents mondes. Le respect des normes d’existence et de 
coexistence des acteurs du Sud global et du Nord global et la liberté de ces 
derniers d’imaginer des mondes possibles (liberté de mondification ; logique 
multimondiste) pour contenir l’ontologie unimondiste (Escobar, 2018) imposée 
par l’Occident ou pour résister contre « l’occupation mono-ontologique de la pla-
nète » relèvent aussi de cette forme de tolérance.

Nous entendons ici par intolérance ontologique et épistémique le fait de ma-
nifester une attitude irrespectueuse, méprisante et parfois violente envers les 
visions du monde et les savoirs des autres. Cette intolérance peut se manifester 
sous forme d’exclusion sociale, de destruction de savoirs locaux et autochtones, 
de modes de pensée et d’action, de destruction identitaire, culturelle, physique, 
psychologique, etc. Les différentes campagnes anti-superstitieuses orchestrées 
par l’Église catholique et l’État, dont le vodou a fait l’objet à l’époque coloniale 
française (à partir du XVIIIe siècle) et après l’indépendance d’Haïti notamment en 
186514, en 1890, en 1935 et en 1940 (campagne des rejetés), sont des exemples 
d’intolérance ontologique et épistémique.

Nan peyi Ayiti vodou patisipe nan konsèvasyon anviwònman yo paske tout bagay sakre tan-
kou chit dlo, kèk pye bwa, letan, gwòt, elatriye, kote ki gon lwa, kote yo panse ki genyen l’, se 
bagay vodouizan yo pwoteje. Li patisipe tou nan rejenerasyon ak nan reparasyon ekosistèm 
yo. Se sèl kwayans vodouizan yo ki ap ede nou konprann poukisa yo plante kòd lonbrik on 

14.  Ekriven ayisyen Hannibal Price (1843-1893) bay on temwanyay sou epòk li a : « De 1865 à 1867, je suis entré 
dans quatre hounforts de la plaine : à cette époque le Gouvernement du président Geffrard continuait encore 
sa campagne contre les danseurs du vaudou, faisant saisir et brûler les drapeaux, les tambours, tout le matériel 
des sociétés, faisant arrêter et emprisonner comme cannibale, comme anthropophage, tout individu réputé à 
tort ou à raison, papa-loi ou maman-loi. Les rares hounforts qui pouvaient échapper à l’active surveillance de la 
police devaient être des lieux sacro-saints où le fétichisme proscrit serait conservé dans toute sa pureté primi-
tive » (1898, 2012 : 142). Dans cette citation, les mots papa-loi et maman-loi signifient respectivement houngan 
et mambo. Influencé par les théories raciales ancrées sur des dichotomies délétères (civilisé/incivilisé, colon/
indigène...) et par sa vision angélique du catholicisme postcolonial, Price avait cru que le vodou, qui empêchait 
les Haïtiens d’accéder à la « civilisation » au singulier, était en voie de disparition (Damus, 2021b).



96Anthropologie des savoirs des Suds

timoun ki fèk fèt15 avèk yon pye bwa ki bay fri (Damus, 2017, 2020), poukisa yo plante kèk 
plant pou fè remèd tankou lalwa (aloe vera), poukisa yo plante kèk pye bwa tou pre kay tan-
kou sèd, poukisa timoun marasa malere ak malerèz yo pa mouri menmlè anpil ladan yo te 
fèt tou lejè ak avan lè yo. Daprè enfòmasyon nou te kolekte nan lane 2012, 2023 ak nan lane 
2024 sou marasa anba bouch fanm chay ki te akouche timoun sa yo (8 fanm chay te patisipe 
nan yon fokis gwoup sou eskperyans yo), ak anba bouch vodouizan (yon ongan ki gen jimo 
ak youn ki pa genyen) ak anba bouch kretyen (yon pastè potestan ak yon fanm katolik) ki te 
fè jimo, se espirityalite vodou ki fè timoun sa yo konnen yo se marasa, ki fè yo asepte tèt yo 
konsa, ki fè paran vodouizan yo pa separe yo avèk lanati, ak lwa fanmi yo sitou lwa marasa. 
Legliz katolik ak bagay sèman rejte a (serment dit de rejeté) te patisipe nan destriksyon anpil 
kwayans, rit, senbòl ak kosmovizyon vodouizan yo te devlope pou jere relasyon yo ak timoun 
jimo ki vivan oubyen ki te mouri yo, pou jere relasyon yo avèk lanati ak fòs envizib tankou lwa 
masa (marasa16). Paran kretyen ki gen marasa yo di yo pa t’ fè marasa. Yo leve marasa pa yo 
tankou de timoun ki pa t’ fèt menm jou. Yo meprize tout konesans granmoun lontan (zansèt 
yo) ki te ka ede yo pran swen timoun sa yo pi byen.

Se pa sèlman bagay li rann sakre yo vodou a pèmèt moun pwoteje men tou zannimo yo ki 
konn itilize pou fè sakrifis, pou fè maji. Mwen ka site kèk ladan yo : kabrit, mouton, bèf, poul, 
kòk, pentad, kochon, pijon17, chat nwa… Yo pa leve bèt sa yo sèlman pou moun touye manje, 
pou moun vann vyann yo nan mache (vyann bèf, vyann kochon, vyann kabrit, vyann mouton…) 

15.  Powèt Junior Fils René raple nou sa nan vè sa yo (2016 : 110) :

Pa pèdi tan w mouche Leta

Kenbe batistè w

Kenbe papye tenbre w

Kou nou fèt

Kou yo fin andoye n

Yo plante kòd lonbrik nou nan tè

Byen fon nan zantray latè

Batèm legliz se radòt

Nan peyi pa nou

Chak pyebwa se yon kretyen vivan

Lavi makònen ak latè

16.  Daprè vodou beninwa a, timoun marasa se pitit yon lespri ki rele Chango (Shango, nan lang Yoriba). Beninwa 
vodouizan yo mete timoun marasa pa yo anba pwoteksyon Dye sa a.

17.  Lè otè a te timoun kay paran l’, li te konn gade pijon lakay li. Fanm ak gason te konn achte yon pè pijon blan 
nan men l’ pou yo ale fè maji. Li te konn vann pè a 25 goud. Se te on gwo kòb nan epòk la. Si li te mande plis lajan, 
achtè yo te ka asepte peye l’ paske nan vodou fòk ou respekte prensip achte san fè pri a.



97Anthropologie des savoirs des Suds

men tou pou fè ofrann (yo itilize vyann yo ak sa yo bay tankou lèt ak ze). Konsa, mwen kapab 
di vodou a patisipe nan pwoteksyon zannimo tout kalite. Li mete lajan tou nan pòch moun 
ki vodouizan ak sa ki pa vodouizan lè yo achte bèt nan men yo pou fè sakrifis oubyen pou fè 
maji. Li fè sante vodouizan yo pi bon paske lè yo touye on gwo bèf pou bay lwa manje, se pa 
sèlman moun ki gen lwa ki manje nan vyann nan, men se tout moun ki patisipe nan seremoni 
an. Se yon okazyon pou yo mete pwoteyin nan kò yo nan manje ak lwa yo paske yo pa gen 
abitid manje vyann souvan tankou moun ki gen mwayen ki ap viv nan gwo peyi endistriyalize 
yo.

Piske vodouizan yo itilize pwodui kreyòl tankou patat, manyòk, yanm, bannann, diri peyi, poul 
peyi, mayi moulen, farin mayi, elatriye, nan seremoni, pou yo fè ranvwa ak pou yo resevwa 
lespri, moun sa yo tou bay yon gwo kout men nan konsèvasyon agrikilti sibsistans ki mache 
ak gade bèt (elevay). Si vodouizan yo patisipe nan rejenerasyon ak nan reparasyon sante 
moun, sante anviwònman yo ak sante planèt la, se paske yo pa koupe pye bwa18 ki gen lwa ki 
nan jaden yo, se paske yo kite anpil lòt bwa ki pa gen lwa ladan yo tou, se paske yo pa itilize 
pestisid nan jaden yo, se paske yo konprann agrikilti ak elevaj pa dwe separe youn ak lòt, se 
paske tou yo plante manje peyi a sitou sa zanzèt nou yo te konn itilize (manyòk, yanm, patat…) 
pou yo pa t’ mouri anba malnitrisyon nan plantasyon kolonyal yo ak lè yo te konn ale kache 
nan bwa19.

Tablo 1 : manje peyi yo itilize pou resevwa lespri

Pwodui lokal yo itilize yo Espri yo envite yo

Yanm ginen Lwa Ginen

Fig kout Legba

Tawo bèf Nenpòt espri

Diri, pwa wouj Tipyè

Manyòk, kasav sale Nenpòt espri

Piman Gede

18.  Lè mwen te timoun, m’ te di yon peyizan ki te vin ede papa m’ : « Poukisa ou pa koupe pye mango sa a? » Men 
sa li te reponn mwen : « Ale koupe l ou menm! Pye mango a gen lwa ladan l’. » M te di l’ sa pou m’ jwe ak li paske 
m’ te santi son pye bwa ki gon lwa ladan. Nan lane 2020, m’ jwenn pye mango miskèt la menm kote a. Nan peyi 
Benen, se vodou ki anpeche moun yo detui mangwòv (kay pwason yo) yo paske yo kwè fetich yo mete ladan yo 
ap anpeche yo dòmi, p’ap kite yo an repo daprè temwanyay yon vodouizan ki rele Kassavi Codjo Vincent : « Si tu 
es parti couper la mangrove, c’est terminé pour toi. Le fétiche va dormir dans ta chambre, tu seras envoûté et ne 
trouveras plus le repos » (Coulais, Guillerot-Malick, 2024).

19.  Pè Labat (1722) di Afriken (nèg bosal ak nèg kreyòl) kolon fransè te mete nan esklavay nan zile yo te konn 
manje yanm nan bwa ak nan mòn kote yo te konn ale nan mawon. Men sa li ekri : « Il est de ces nègres ma-
rons qui demeurent des années entières dans les bois et dans les montagnes qui sont au milieu de l’île, […], ils 
trouvent abondamment de quoi vivre, parce qu’ils ne manquent pas dans les bois d’ignames […]. »

https://reporterre.net/spip.php?page=memeauteur&auteur=Juliette+Coulais+et+Apolline+Guillerot-Malick+


98Anthropologie des savoirs des Suds

Mayi griye Nenpòt espri

Mayi (tchaka + siwo kann) Nenpòt espri

Manyòk (kasav san sèl) Mò yo

Pistach, patat, manyòk (bòy manyòk) Nenpòt espri

Mayi (tchaka + pwa wouj) Espri dantik

Bannann miske (ou antijan boule l’) Nenpòt espri

Done sa yo soti nan yon rapò ki poko pibliye (mwen te bay INESKO) sou konesans mwen te 
kolekte anba bouch peyizan (ongan, matwòn, manbo, metsenfèy…) pandan yon atelye dyalòg 
lokal nan Janrabèl nan lane 2016.

Tablo 2 : kay lwa yo, manje lwa yo, pouvwa yo, senbòl yo, elatriye

Noms Arbres de 
prédilec-

tion

Offrandes Symboles Attribu-
tions

Caractères Habitation Doublets 
catho-
liques

Domaines Jours 
consacrés

Legba Calebas-
sier,ci-

rouellier, 
médicinier

Cassave, 
riz, banane 
verte bou-

canée, 

coq bigarré

Un vieillard 
infirme et 
mal vêtu

Protecteur 
des foyers

Interprète 
des lwa; 
gardien 
des bar-

rières, des 
carrefours 

et des 
routes

Barrières et 
carrefours; 
médicinier. 

St. Pierre 
(Clé) ou 

Saint-An-
toine 

(objets 
perdus).

Terre Vendredi, 
samedi.

Zaka Cerisier, 
bananier

Maïs, pain, 
« rapa-

dou », eau 
de vie.

Mabouya 
(petit 

saurien)

Récolte Lwa 
paysan et 
cultivateur 
chargé de 
l’agricul-

ture.

Champs St. Isidore Terre Vendredi, 
samedi.

Gédé Médicinier, 
calebassier

Bouc noir, 
coq noir

Cadavre, 
croix noire. 

Instru-
ments 

aratoires

Maléfice à 
faire ou à 
repousser

Lwa de la 
mort

Cimetières 
et lieux 

souterrains

St. Expédit Terre Lundi, 
vendredi

Baron 
Samdi

Médicinier, 
citronnier

Harengs 
salés, 

chèvres 
noires, 
poules 
noires

Haut de 
forme, ha-
bits noirs.

? Chef des 
Gédé (lwa 
de la mort)

Croix à 
l’entrée des 
cimetières

? Terre Samedi

Dambala Tout arbre 
particu-

lièrement 
le coton, 
la soie; 

également 
le cale-

bassier, le 
palmiste, le 
tamarinier.

Ce qui est 
blanc : 

poules, riz, 
lait, œufs.

Couleuvre 
arc-en-ciel

Richesse, 
fortune, 
bonheur.

Principe du 
bien, 1ere 

place.

Sources et 
rivières.

St. Patrice 
représenté 

chas-
sant les 
serpents 
d’Irlande

Eaux Jeudi



99Anthropologie des savoirs des Suds

Aida Wedo Tout arbre 
particu-

lièrement 
le coton, 
la soie; 

également 
le cale-

bassier, le 
palmiste, le 
tamarinier.

Ce qui est 
blanc : 

poules, riz, 
lait, œufs.

Couleuvre 
ar-en-ciel

Richesse, 
fortune, 
bonheur.

Épouse de 
Dambala

Sources et 
rivières.

Notre 
Dame de 
l’Imma-
culée 

Conception

Eaux Lundi, 
mardi.

Èzili Cirouellier, 
Laurier

Objets de 
toilette, 
mets 

recherchés 
et raffinés, 
riz, poulets. 

Cœur, 
miroir.

Amour Mu-
lâtresse, 
coquette, 
sensuelle; 
beauté et 

grâce, luxe 
et plaisirs; 
prostituée

Bords des 
rivières.

La Vierge 
Marie.

Eaux. Mardi, 
jeudi.

Ogu Feray Calebas-
sier, pin.

Coq rouge, 
Taureau.

Un sabre 
planté en 

terre.

Lutte 
contre la 
misère.

Guerrier et 
soldat.

Calebas-
sier (arbre), 

bambou.

St. 
Jacques le 

Majeur

Feu Vendredi, 
samedi, 

lundi.

Agwe Raisinier Moutons 
blancs, 
poules, 
boisson 

recherchée 
:cham-
pagne.

Barques, 
avirons.

Protec-
tion de la 

navigation 
et du 

commerce 
maritime, 

pêche.

Mulâtre, 
teint clair, 
yeux verts 

comme 
la mer, 

officier de 
marine.

Mer St. Ulrich Eaux Jeudi.

Simbi

Manguier 
et calebas-
sier, bois 
d’orme.

Animaux 
noirs 

ou gris : 
cochons, 

boucs, 
pintades, 
dindons, 
poules.

Bassin Don de 
clair-

voyance.

Gardien 
des 

sources et 
des mares.

Sources, 
grottes, 

mon-
tagnes.

Les Rois 
mages

Eaux

Sous : Enfòmasyon ki nan tablo sa a soti nan yon liv Laënnec Hurbon ki rele « Les mystères du vaudou » 
(1993 : 140-143).

Chit dlo sa a rele Tou Kayiman. Si se pa t’ vodou, li te ka pa egziste ankò. Piske li sakre, moun yo pwoteje l’. Ou 
leve jwenn li la, ou ap mouri kite li la.



100Anthropologie des savoirs des Suds

Vodou : yon zouti pou rejenere ak pou repare sante moun, 
sante ekosistèm yo ak sante planèt la

Piske nou pa obsève nan vodou a dekoneksyon espirityèl pratikan yo ak tèt yo, ak lanati, ak 
linivè a, piske tou pratikan sa yo pa janm fè lagè ak moun ki pa gen menm kwayans ak yo, nou 
kapab di relijyon sa a se yon zouti nou dwe itilize pou n’ repare sante moun, sante ekosistèm 
yo ak sante planèt la. Soti nan koloni Sendomeng pou rive jodi a, kretyen katolik ak kretyen 
potestan pa janm sispann fè lagè kont vodou a. Yo sal imaj li lè yo fè l’ pase pou yon relijyon ki 
ap fè mal sèlman. Men yo menm yo sanble pa kapab gade tèt yo nan glas pou wè kijan labou 
entolerans sal istwa pa yo. Francis Danvers (2019: 1721), yon Fransè ki te manke vin yon prèt 
katolik, rezime istwa krisyanis lan konsa:

L’histoire du christianisme n’est pas une histoire sainte, si l’on se réfère aux huit 
croisades en deux siècles (1096-1291), à l’Inquisition au cœur de la Curie ro-
maine (devenue le Saint-Office puis la Congrégation pour la doctrine de la foi), 
aux 100 000 femmes brûlées comme « sorcières » par décision de justice, au 
Moyen-Âge, aux crimes commis au nom de Dieu, aux excommunications, etc.

Istwa sal sa a pa janm fini paske relijyon katolik ak relijyon potestan ki se de gwo branch nan 
pye bwa krisyanis lan pa janm bouke pèsekite vodouizan yo di ki ap sèvi Dyab. Fòk mwen di 
pafwa Pannkotis ak moun Legliz lame selès yo konn antre kay ongan ak manbo pou kraze 
brize bagay sakre yo. Yo konn antre nan tou wòch ak nan gwòt pou detui bagay sakre yo 
jwenn ladan. Lè kanpay rejete a nan lane 1940, yon kanpay ki poko janm disparèt vre (li jis 
fèt ak mwens vyolans fizik), anpil byen sakre vodouizan te pase anba « traktè » Legliz katolik. 
Menm yon ekriven ki gen nen nan figi l’ tankou Jacques Stephen Alexis (1941) te apiye zak 
vyolans katolik te fè kont vodouizan lè l’ te ekri sa :

C’est dimanche. Sur cette campagne repliée sur elle-même, dans la solitude de 
son rêve, semble flotter une idée-force, l’idée de la purification, l’idée de rompre 
pour toujours avec les dieux et les fétiches mauvais, qui au long d’un triste siècle 
ont exploité, appauvri, avili les habitants de cette campagne, candides jusque-là 
dans leurs abjections. Oui, grâces soient rendues aux intrépides Prêtres catho-
liques, apôtres de ce beau mouvement anti-vodou qui a allumé dans le cœur de 
nos paysans la flamme du renoncement.

Qui n’a pas vu nos paysans féticheurs, se ruer aux pieds des autels pour rejeter 
les loas vodou, dans la contrition, la rancune et les larmes. Qui n’a pas vu ce 
peuple, jeter dans les boucans allègres, les amulettes, les gris-gris, les fétiches 
puérils qui ont régné sur leurs âmes et auxquels ils tenaient comme à la prunelle 
de leurs yeux.



101Anthropologie des savoirs des Suds

Nan yon memwa metriz ki rele « Vodou et évangélisation », Sè katolik Mésa Paulémon (2011 : 
49-50), ki kwè vodou se yon bagay kole pyese yon bon metòd evanjelizasyon ka fè disparèt, 
esplike echèk misyon20 kont sipèstisyon nan lane 1940 lan :

La mission antisuperstitieuse amène à questionner la structure religieuse, so-
ciale, économique de la société haïtienne. L’erreur du clergé d’alors, c’est d’avoir 
posé le problème d’une façon isolée, sans chercher à le situer dans le problème 
global du pays, et ensuite de n’avoir pas bien posé toutes les exigences de l’évan-
gélisation. Car une bonne évangélisation a comme base une maîtrise de la langue 
des gens qu’on veut évangéliser, la compréhension des coutumes, l’utilisation de 
la culture, la constitution d’un clergé local, la formation des catéchistes et des 
laïcs engagés qui peuvent assurer la permanence chrétienne. Est-ce que les au-
torités sur place avaient pris le temps de penser à toutes ces exigences avant 
de commencer leurs campagnes? La survivance du vodou encore aujourd’hui et 
ses fonctions à différents niveaux dans le peuple prouvent le contraire.

Siklòn katolik nan epòk la te touche anviwònman an tou paske yo te detui anpil pye bwa sakre 
vodouizan yo te konn pwoteje nan zòn Mabyal (Métraux, 1958) pou nou bay yon egzanp. 
Siklòn sa a pa t’ sèlman kraze bagay senbolik tankou kwa nan senmityè ki reprezante lwa 
Bawon Samdi. Daprè Métraux, lè kwa sa yo t’ap boule, gen fanm ki te gen lwa bawon samdi, 
bawon lakwa ak lwa gede ki te danse nan tèt yo pou yo te anonse pral gen yon gwo boukan 
dife ki limen nan Vale Mabyal (Métraux, 1958:308-309) : « Croyez-vous nous chasser ainsi? Ce 

20.  Men sa li ekri sou misyon an (2011: 48) : « Le clergé d’Haïti ou des groupes de fidèles, à maintes reprises, 
se sont livrés à des campagnes plus ou moins retentissantes contre le vodou. Dans les années 1940, le pays 
en entier était fort préoccupé par la campagne des « rejte » (rejetés). Cette campagne dans la vision du clergé 
combattait le mélange de deux religions. Tous les documents épiscopaux de l’époque redisent à profusion l’in-
tention d’en finir avec cette pratique à savoir que des fidèles se donnant pour chrétiens prétendaient servir deux 
maîtres à la fois, Dieu et Satan. Satan n’était autre que le loa auquel l’individu s’intéressait, quel que fut son nom.

En 1941, le clergé qui dans sa majorité est français, s’employa à extirper la « superstition » par la force. Un grand 
nombre de sanctuaires vodous furent dépouillés de leurs objets rituels qui furent brûlés. Ces mesures brutales 
n’eurent naturellement d’autre résultat que de multiplier les miracles et d’affermir la foi des vodouisants. L’Église 
dut abandonner la lutte. » 

Jan ou li sa nan dezyèm paragraf sitasyon an, pifò moun ki te nan klèje katolik la se te Fransè. Ameriken yo 
menm ap detui vodou a depi 1915. Se te youn nan objektif kolonizasyon an (kolonizasyon kiltirèl). Jounen jodi 
a, legliz potestan pouse tankou dyondyon nan peyi a. Yo toujou jwenn lajan kay zòt pou fè legliz nan tout kwen 
peyi a. Misyon legliz sa yo se dyabolize vodou. Sou kolonizasyon an, sèjan ameriken Faustin Wirkus (1932) ki te 
pwoklame tèt li Wa nan Lagonav te touye anpil vodouizan. Misye te yon katolik ki te konn touye Kako yo pou de 
rezon : 1) peyizan sa yo leve kont prezans kolon militè ameriken yo nan peyi a, 2) Anpil nan Kako yo te vodoui-
zan. Men sa Wirkus ekri : «  […]. Le Caco tomba mort, mais sa mort n’enleva pas la confiance aux camarades qui 
se battaient avec lui. Nous laissâmes son corps sur les marches du poste de police durant toute la journée du 
lendemain pour bien démontrer aux Cacos que, malgré leur talisman rouge, ils n’étaient pas à l’abri du coup de 
fusil. » (pp. 33-34). Men sa li ekri ankò: « Étions-nous là pour les châtier au nom d’un dieu irrité de leur crime, ou 
bien, au contraire, au nom d’un dieu ami, pour les protéger contre une nouvelle tyrannie ? … C’était à savoir. […]. 
Malgré toutes les lois et toutes les règles religieuses établies, le christianisme-vaudou demeure invariablement 
la religion du paysan haïtien. » (pp. 30-32). Pawòl sa yo montre youn nan objektif kolonizasyon an se te detui 
vodou a.



102Anthropologie des savoirs des Suds

n’est que du bois que vous brûlez. Nous, vous ne nous brûlez pas. Aujourd’hui, vous jetez ces 
croix au feu, mais bientôt vous verrez quel bûcher va flamber dans cette vallée. » Jan lwa yo 
te di sa, te gon gwo sechrès ki te frape Vale Mabyal pandan plizyè ane. Métraux (1958 : 309) 
site yon enfòmatè : « Les loa ont dit vrai, mais c’est un bien grand boucan qu’ils ont allumé 
à Marbial. Le soleil est tellement brûlant que nos jardins ne produisent même plus du petit 
mil. Le soleil brûle nos récoltes et la pluie ne tombe plus. La sécheresse est en train de nous 
exterminer. »

Mwen panse se pa t’ lwa yo ki koz lapli pa t’ tonbe pandan plizyè ane nan Vale Mabyal, men 
pil pye bwa ki te gen lwa ladan yo a siklòn katolik la te fè disparèt. Se yon bon sipozisyon 
mwen fè paske lè gen anpil pye bwa nan yon zòn, sa fè li jwenn lapli souvan. Relijyon katolik 
ak relijyon potestan lakòz tou kriz ekolojik n’ap viv nan Peyi Ayiti depi yon pakèt tan paske 
espirityalite san chè, san nannan y’ap vann nan anpeche yo pwoteje sa ki pa moun (bèt, plant, 
dlo, tè….). Lynn Townsend White Jr (1994) ki se yon istoryen ameriken ki fè rechèch sou 
Mwayennaj analize wòl krisyanis lan nan kriz ekolojik limanite ap viv la : relijyon sa a ki soti 
nan liv sakre gen tèks21 ki ankouraje lèzòm (kretyen ak sa ki pa kretyen) detui lanati paske li 
ba yo dwa pou yo domine l’, paske li separe yo ak li, paske tou li fè yo konnen yo se kreyati ki 
pi enpòtan pase lòt yo. White (1994 : 300) fè nou konnen kwayans moun enfliyanse fason yo 
konpòte yo ak sa ki pa moun yo : « Ce que font les gens au sujet de leur écologie dépend de ce 
qu’ils pensent d’eux-mêmes en relation avec les choses qui les entourent. L’écologie humaine 

21.  Jenèz 1:26 : Bondye di ankò. Ann fè moun. N’ap fè l’ pòtre ak nou, pou li sanble ak nou. L’a gen pouvwa sou 
pwason ki nan lanmè yo, sou zwazo ki nan syèl la, sou tout bèt yo gade, sou tout latè, sou tout bèt nan bwa, sou 
tout bèt ki trennen sou vant sou tè a.

Jenèz 1 : 28 : Li ba yo benediksyon, li di: Fè pitit, fè anpil anpil pitit mete sou tè a. Donte tè a. Mwen ban nou 
pouvwa sou pwason ki nan lanmè, sou zwazo ki nan syèl la, ak sou tout bèt vivan k’ap mache sou tè a. https://
www.biblegateway.com/passage/?search=Jen%C3%A8z%201%3A26&version=HCV.

Pèp endijèn yo pa fè anpil pitit pou resous natirèl yo pa twò itililize (Rabourdin, 2005). Yo sanble konprann lwa 
ekilib ekolojik pi byen pase pèp ki « fè anpil anpil pitit mete sou tè a ».

Tèks sou esklav Ebre yo montre klè yon moun ka mete yon lòt moun nan esklavay. Exode 21 : 1-6 : Voici les 
règles que tu leur présenteras. Si tu achètes un esclave hébreu, il servira six années, mais la septième il sortira 
libre, sans rien payer. S’il est entré seul, il sortira seul; s’il avait une femme, sa femme sortira avec lui. Si c’est son 
maître qui lui a donné une femme et qu’il en ait eu des fils ou des filles, la femme et ses enfants appartiendront à 
son maître et il sortira seul. Supposons que l’esclave dise: "J’aime mon maître, ma femme et mes enfants, je ne 
veux pas sortir libre". Alors son maître le conduira devant Dieu, le fera approcher de la porte ou de son montant 
et lui percera l’oreille avec un poinçon. Ainsi l’esclave sera pour toujours à son service.

Exode 21:20-21: Si un maître frappe son esclave, homme ou femme, avec un bâton et que l’esclave meure sous 
ses coups, il sera puni. Mais si l’esclave survit un jour ou deux, le maître ne sera pas puni, car c’est son argent.

Paul ki te mennen esklav Onésime bay mèt li Philémon aprè esklav sa a te ale nan mawon raple nou pratik prèt 
katolik yo nan koloni Fransè yo. Daprè sa Pè Laba (1722) ekri ak men pa l’, li te konn konfese esklav ki te ale nan 
mawon avan li mande mèt yo asepte yo.

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Jen%C3%A8z%201%3A26&version=HCV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Jen%C3%A8z%201%3A26&version=HCV


103Anthropologie des savoirs des Suds

est conditionnée en profondeur par des croyances sur notre nature et notre destinée – à 
savoir par la religion. »

Relijyon ki soti nan liv sakre yo di tèt yo pi bon. Yo konsidere lanati tankou kay dyab, tankou 
yon kote movèzespri (lwa, Satan) ap viv ak tankou kote moun ale fè maji oubyen seremoni 
pou adore Satan, pou bay dyab manje. Yo menm ak lasyans fè moun nan sosyete modèn 
yo ak moun ki pratike relijyon ansyen kolon yo kite lanati pou yo pratike yon espirityalite san 
chè22 (spiritualité d’évasion, escapist spirituality), jan mwen di l’ pi wo a. Si vodou se yon 
relijyon yo dwe sispann meprize ak pèsekite, se paske kwayans li yo, mit natiralis li yo ak 
ontoloji li fè pratikan li yo viv yon espirityalite ki pèmèt yo konekte ak lanati ak kosmòs la. Lè 
mwen di lanati, mwen vle pale sou sa nou wè ak je nou ki pa moun (bèt, plant, tè, dlo, wòch…) 
ak sa nou pa wè ak je nou (lwa). Vodouizan pa wè lanati tankou yon kote ki gen bwa sèlman 
pou moun koupe san fè atansyon.

Konesans espirityèl ak lòt fòm konesans ki gen nan vodou a, se « connaissance de l’inter-
connexion et de l’interdépendance » (knowledge of the interconnection and interdependence, 
Colonna, 2024), ki fè relijyon sa a se yon zouti nou dwe anseye nan lekòl nan tout peyi pou 
n’ ka fè fanm ak gason patisipe nan rejenerasyon ak nan reparasyon latè ak sa ki ap viv sou 
li (moun, sa ki pa moun ki poko fin detui ak sa ki disparèt deja koz nou) pou yo ka rive redui 
pwosesis destriksyon relijyon sa a (relijsyosid, vodousid). Vodouizan yo ki wè lasante pi lwen 
pase pwent nen yo, gen pratik espirityèl ki kapab ede medsin rejeneratris wè lòt aspè nan 
sante moun, paske pou kounya la, li enterese ak kò moun sèlman, yon kò li separe avèk lanati 
ak lespri mèt kò sa a. Fason vodouizan konprann pwoblematik sante anpeche yo detache l’ 
ak bon rapò yo dwe genyen ak lwa yo (se pou rezon sa a yo adore lwa yo, yo bay lwa manje, 
yo fè sèvis lwa pou lwa pa fè yo malad, pou lwa kontinye fè zafè yo ap mache byen, pou lwa 
ka fè yo gen chans jwenn on seri bagay nan lavi yo23), ak Bondye (yo kwè ki pi pisan pase lwa 
yo), ak bagay ki gen lwa yo (yo pwoteje bagay ki gen lwa yo pou yo ka jwenn pwoteksyon 
nan men lwa sa yo), ak mò yo (nan vodou, pa gen lanmò vre paske mò yo vivan nan lespri ak 
nan kè vodouizan yo), ak moun (respekte moun pou l’ pa itilize fòs mal kont ou24), ak lanati 
(vodouizan yo pwoteje tout bagay ki nan lanati yo panse ki se kay lwa rete, tout bagay yo itilize 
pou fè tretman maladi, pou fè maji).

22.  Mwen obsève tip espirityalite sa a lakay anpil Blan ki ap viv nan Loksidan.

23.  Se pou rezon sa a, manman m’ te konn jete kafe atè chak maten anvan nou bwè. Li te konn fè ofrann sa a 
ak sa li pa wè (lwa) ki te konn fè komès li ap byen mache.

24.  Se poutèt sa, ongan ak manbo ki se espesyalis vodou pwoteje moun kont mal lè yo ofri l’ pwen, lè yo mete 
gadkò sou li oubyen anndan li. Menmsi ou gon bagay sou ou, fòk ou respekte moun paske ou dwe gen rezon 
(pwovèb la di gangan ba ou pwen, li di ou pa monte palmis tèt anba), paske yon moun ka gen on bagay sou li ki 
pi pisan pase pa ou la (pwovèb la di si fè pa t’ koupe fè, machòkèt pa t’ap viv).



104Anthropologie des savoirs des Suds

Nan vodou, gen lasante, se lè tout bagay ap mache byen : kòmès la gen benefis; bèt la (yo) ap 
fè pitit; timoun yo pa double klas; fanm nan pa gen pèdisyon; rekòt25 la (yo) bon ane a, elatriye. 
Konsepsyon rejeneratè ak reparatè sa a ki pa gen anyen pou l’ wè ak fason Oksidanto kon-
prann lasante, fè vodouizan yo gon filozofi egzistansyèl ki anpeche yo wè tèt yo sèlman nan 
yon monn kote entèkoneksyon se yon bagay vyolasyon l’ bay moun ak lanati anpil pwoblèm. 
Vodou li menm se yon pedagoji rejeneratè ak reparatè ki chita sou senk prensip moral  : 1)
pwoteje tèt ou pou mal pa rive ou, pou anpeche malè rive ou ankò; 2)pwoteje aktivite ou tan-
kou kòmès ak agrikilti; 3) reponn moun ki mande pwoteksyon; 4)pwoteje lanati; 5) konsidere 
latè, sa ki ladan ak sa ki sou li tankou yon bagay sakre kèlkeswa kote ou ye26.

Vodou pi modèn pase relijyon moun ki di yo sivilize yo paske pratikan li yo gon konsyans ki 
fè yo fè tout sa yo kapab pou yo rete konekte ak moun, ak lespri yo (lwa, mò), ak lanati ak 
kosmòs la. Pratikan sa yo pa konsidere tèt yo tankou moun ki ka separe yo ak lòt. Ontoloji 
relasyonèl yo a se yon ontoloji rejeneratè ak reparatè. Nou kapab di vodou ayisyen an se yon 
pedagoji rejeneratè ak reparatè paske Afriken yo te mete nan esklavay yo te kreye l’ pou yo 
te kenbe sa ki fè yo moun nan yon koloni kote lang, kilti, relijyon ak kosmogoni zansèt yo t’ap 
pase san rete anba traktè kolon yo.

Nan vodou chak fenomèn natirèl tankou pye bwa, larivyè ak chit dlo kapab vin yon tanp pou 
ongan ak manbo geri malad. Daprè yon rechèch mwen te fè sou foli ak pèdisyon (Damus, 
2023b; Damus, 2023c), lanati se yon tanp pou trete moun fou ak fanm ki gen pèdisyon. Sa 
pa vle di, espesyalis vodou yo pa t’ kòmanse tretman yo lakay yo (nan badji yo) oubyen lakay 
malad yo avan yo mennen yo nan lanati. Vodou se yon sistèm medikal sanzèt nou yo kite pou 
nou. Li gon kosmovizyon terapetik ki anpeche l’ separe malad ak lanati, ki fè li mete nan lanati 
malad ki t’ap pran swen nan lopital, ki fè li wè koz yon maladi kapab soti nan yon lespri ki ap 
viv nan lanati. Kwayans nan kapasite lespri ki ap viv nan lanati pou fè moun tonbe malad lè yo 
mande yo fè l’ ak kwayans nan kapasite lòt lespri ki ap viv nan lanati pou geri maladi yo pa koz, 
fè vodou diferan ak sistèm medikal oksidantal la. Metòd terapetik vodouizan yo se yon teknik 
rejeneratè ak reparatè sou plan kòporèl, sou plan ekolojik ak sou plan espirityèl.

Yon ongan esplike mwen kijan li te trete yon dam ki te vin an pèdisyon paske yon matlòt te 
mare vant li kay Mèt sous. Li te ale fè ofrann bò yon larivyè, li repete sa pou l’ repete, li plonje 
dam nan ladan, benyen l’ ladan, li fè l’ di twa pawòl ak lespri ki nan larivyè a. Aprè li fin plonje 

25. Papa m’ te malad. Yon ongan te vini lakay li pou l’ te fini yon tretman. Li te mete on bagay nan fetay kay la. 
Yon kòd nèf ki mare yon boutèy kola. Se sa mwen sonje. Ongan sa a te sòti nan mòn. Li te rele Bibit. Li mouri 
deja. Men pawòl sa a li te di ki fè m’ ekri tout bagay sa yo : «Yon moun ka rale jaden yon lòt. Jaden pa li a ap bay 
gwo patat. Men pa lòt moun nan ap bay ti patat. » 

26.  Tibebe yon dam ki te fenk soti Kamewoun te tonbe malad. Li ap viv Kanada ak timoun nan. Li pran tè ak fèy 
pou l’ fè remèd pou timoun sa a. Dam sa a ale nan mès katolik chak dimanch. Sa pa anpeche l’ kenbe kwayans 
zansèt li yo.



105Anthropologie des savoirs des Suds

dam nan twa fwa nan rivyè a, li kase lyann li te mare senti li a. Jès sa a vle di, vant dam nan 
demare pou l’ ka tonbe ansent. Ann li temwanyay la nèt an fransè :

Une matelote a noué le fœtus d’une femme chez maîtresse Source (mèt Sous). 
Elle est un loup-garou (movezè). Elle s’est rendue chez maîtresse Source. Elle a 
noué le fœtus de la femme enceinte sous la source d’eau. C’est là où le ventre de 
cette femme est noué. Un esprit m’a dit : « Tu vas démarrer son ventre. » Je lui ai 
répondu que je ne pourrais pas le faire. Il m’a rétorqué : « C’est moi qui t’autorise 
à aller le faire. » Il m’a expliqué ce que je devais faire pour dénouer le ventre de 
la femme. Le lendemain, j’ai raconté mon rêve à la femme et à son mari. Celui-ci 
m’a dit qu’il cherchait quelqu’un pour démarrer le ventre de sa femme, mais qu’il 
verrait de préférence un autre houngan. De plus, il a dit que s’il ne trouvait pas 
une solution auprès ce dernier, il reviendrait chez moi. Après six mois, lui et sa 
femme sont revenus me voir pour me demander de faire une thérapie. Je leur ai 
demandé de découper une calebasse pour faire un coui. J’y ai mis toutes sortes 
de nourritures : du pain d’épices, de la cassave, du pain, du nougat (dous), des 
cacahuètes et du maïs torréfiés. J’y ai également ajouté de la patate douce et 
du manioc préalablement cuits (boukannen) sous la cendre chaude, un hareng 
salé grillé sur du charbon de bois. Ensuite, la femme et moi sommes rendus à 
l’embouchure d’une grosse rivière, là où deux eaux se rencontrent. J’ai déposé 
une bougie allumée de part et d’autre de la rivière. La femme souffrant de la pè-
disyon s’est tenue debout au milieu de la rivière. J’ai soulevé en l’air le coui d’ali-
ments tout en articulant des paroles. Conformément aux instructions de l’esprit, 
j’ai tourné ma face vers le bas, vers le sud et vers le nord, tout en disant des 
paroles à chaque fois. Nous sommes allés à la rivière à dix heures du soir. J’ai 
savonné le ventre de la femme avec un morceau de savon à lessive tout neuf. 
J’ai utilisé une liane dite grifchat (griffe-chatte. Cette liane contient des pattes) 
pour mesurer la taille de la femme. J’ai noué sa ceinture ou son bas-ventre avec 
cette liane. L’esprit m’a dit de demander à la femme de se tenir debout à l’endroit 
où les deux eaux se rencontrent. Deux morceaux de bougie et deux morceaux 
de chandelle ont alors été allumés au milieu desquels se trouvaient les aliments 
à consommer. J’ai demandé à la femme de manger d’abord les yeux du hareng 
salé. Elle a jeté dans les eaux une miette de chacun des aliments consommés. 
L’esprit m’a demandé de lui transmettre de sa part des paroles à adresser aux 
eaux. Les aliments ont été déposés au bord de l’eau. Pour la première fois, j’ai 
plongé la femme dans la rivière. Elle y a prononcé des paroles. Pendant qu’elle 
parlait, l’eau entrait en ébullition. On ne pouvait pas l’entendre parler. L’esprit m’a 
dit de lui demander de prononcer trois paroles sous les eaux avant d’émerger. Je 
l’ai savonnée de la tête aux pieds. Elle s’est plongée trois fois dans la rivière. J’ai 
rompu la liane avec laquelle j’avais noué sa ceinture. La liane brisée et les vête-
ments de la femme ont été jetés dans l’eau. L’esprit m’a dit de demander à cette 
femme d’ouvrir ses jambes pour que j’y fasse passer le coui de nourritures dans 
lequel une bougie s’allumait. L’esprit m’a dit de dire à la femme de regarder vers 
le haut pendant que je passe le coui entre ses jambes avant de le déposer dans 
l’eau. Elle n’a pas été autorisée à regarder en arrière. Je l’ai rhabillée. Comme 
attendu, son ventre est devenu gros au bout de six mois. Elle a mis au monde un 
enfant dont je suis le parrain (Damus, 2023c : 106-107).



106Anthropologie des savoirs des Suds

Konklizyon

Menmjan ontoloji dyalis lasyans modèn ak krisyanis fè yo fè zak ki responsab kriz ekolojik 
lokal ak kriz ekolojik mondyal n’ap viv depi 1492 rive jodi a, menmjan tou ontoloji relasyonèl 
relijyon vodou fè li patisipe nan pwoteksyon lanati ak planèt la. Pou istoryen White (1994 : 
306), se yon lòt relijyon ki pou ede nou soti nan kriz sa a, men se pa ranfòsman lasyans ki 
koule nan moul krisyanis (teyoloji kretyèn natirèl, aksyòm kretyen), ak ranfòsman teknoloji ki 
ap bay solisyon an : « Plus de science et plus de technologie ne vont pas nous faire sortir de la 
crise écologique présente, à moins que nous ne trouvions une nouvelle religion ou repensions 
notre ancienne. »

Mwen panse vodou se youn nan relijyon lemonn antye ka itilize pou redui kriz ekolojik la 
paske valè fondalnatal li yo, fè l’ bay tout kreyati valè, anpeche l’ separe vodouizan yo ak lòt 
kreyati yo. Pou sa fèt, nou dwe vodouize monn nan pou n’ kapab sakrazilize kreyati yo ak 
resakralize bagay ki te sakre ki nan lanati krisyanis ak lasyans ap detui depi plizyè syèk. Se 
vodou ak lòt relijyon ansestral yo, dominan yo di ki se bagay payen yo ye, ki gen konesans 
entèkoneksyon lokal ak mondyal (an fransè, connaissances de l’interconnexion locale et 
mondiale) ki kapab ranfòse pwosesis sakralizasyon kreyati yo ak pwosesis dekolonizasyon 
imajinè nou. Si relijyon katolik ak relijyon potestan pouse pratikan pa yo desakralize kreyati yo, 
pou n’ redui kriz ekolojik ki la depi digdantan fòk pwosesis krisyanizasyon monn nan diminye. 
Si lasyans pa detui krisyanis, se paske yo koule nan menm moul ontolojik, se paske tou toude 
ap sèvi menm mèt : kapitalis (Weber, 2017). Mèt sa a itilize krisyanis tankou yon senp zouti 
pou l’ detui animis ki patisipe nan pwoteksyon lanati  : « En détruisant l’animisme païen, le 
Christianisme a rendu possible l’exploitation de la nature dans un climat d’indifférence aux 
sentiments des objets naturels » (White, 1994 : 302).

Entolerans ontolojik ak entolerans epistemik lasyans ak relijyon monoteyis27 yo ki ap sèvi 
kapitalis la, p’ap kite relijyon moun yo di ki enferyè yo tounen yon egzanp tout kote pou redui 
kriz ekolojik la, pou ankouraje lèzòm modèn ki pase pifò tan yo nan tou (anndan kay, anndan 
legliz, anndan machin, anndan avyon, anndan biwo…) bay tèt yo yon plas nan lanati oubyen 
retounen anndan l’. Si lasyans pa gen konsyans, moun ki ap fè lasyans dwe genyen l’ pou yo 
kapab bay lanati on plas nan refleksyon moral yo pou yo ka pran prekosyon (Jonas, 1990) 
ki dwe pran nan konsepsyon, nan elaborasyon ak nan eksperimantasyon zouti ak konesans. 
Tolerans ontolojik ak tolerans epistemik vodou kapab itilize pou mete fen nan lagè ontolojik 
ki koz kriz ekolojik lokal ak kriz ekolojik mondyal la tou. Ansèyman vodou ap pèmèt nou espir-

27.  Pè fransisken Bernardo J. Przewozny (1990, cité par Luyckx, 1991 : 65) montre nou tip entolerans sa yo nan 
deklarasyon sa a : « Comme de nombreux auteurs l’ont démontré, la recherche d’un modèle alternatif du rapport 
de l’homme à son environnement, est inspirée par une démarche peu honnête. Dans le cas de White, Toynbee, 
et d’autres, ce modèle est basé sur l’animisme primitif. Cette démarche est peu honnête car elle attribue la 
responsabilité du désastre écologique non seulement à la Tradition judéo-chrétienne, mais au monothéisme. »



107Anthropologie des savoirs des Suds

ityalize ekoloji syantifik, ap ban nou chans pou nou plante konsyans (Rabourdin, 2012) nan kè 
timoun jodi ki pral granmoun demen.



108Anthropologie des savoirs des Suds

Referans

Ardouin, Beaubrun (1853). Études sur l’histoire d’Haïti suivies de la vie du général J.-M. Bor-
gella, tome 1. Paris : Dezobry et E. Magdeleine.

Alexis, Jacques Stéphen (1941, 19 novembre). Le Crépuscule des Légbas. Le Matin.

Biet, Antoine (1664). Voyage de la France équinoxiale en l’isle de Cayenne, entrepris par les 
François en l’année MDCLII. Paris : Chez François Clouzier.

Bernardo J. Przewozny (1990). La Dimensione culturale ed etica della crisi ambientale in 
Volto della Terra, volto di Dio. Florence.

Boniface, Camara Joseph (2021). La religion, nouvel outil du néocolonialisme en Afrique? 
In: Recherches Internationales, no121. Problèmes contemporains de l’Afrique subsaha-
rienne. pp. 163-183; doi : https://doi.org/10.3406/rint.2021.3102.

Bohrmann, Monette (1998). L’esclave dans la religion juive. In : Dialogues d’histoire an-
cienne, 24-2, pp. 25-39.

Brière, Claire, Carré, Olivier (2015). Islam : guerre à l’Occident? Paris : Livres numériques 
divers.

Charlier, Phillipe (2020). Vaudou. L’homme, la nature et les dieux. Bénin. Paris : Plon.

Charnay, Jean-Paul (1986). L’Islam et la guerre de la guerre juste à la révolution sainte. Paris : 
Fayard. 

Colbert, Jean-Baptiste (1685). Code noir ou Recueil d’édits, déclarations et arrêts concernant 
Les Esclaves Nègres de l’Amérique, avec Un Recueil des Réglemens, concernant la police 
des Isles Françoises de l’Amérique & les Engagés. Paris : Libraires associés.

Colonna, Angela (2024). Embodied knowledge and communities of knowledge to cohabit 
the Earth.  Prospects. https://doi.org/10.1007/s11125-024-09684x.

Coulais, Juliette, Guillerot-Malick, Apolline (2024). Au Bénin, la religion vaudou protège la 
mangrove. Reportage-Écologie et Spiritualité. https://reporterre.net/Au-Benin-la-religion-
vaudou-protege-la-mangrove.

Damus, Obrillant (2024). Regenerative and restorative pedagogy: The foundation of a new 
contract for cognitive justice. UNESCO-IBE Prospects. https://doi.org/10.1007/s11125-
024-09683-y.

https://doi.org/10.3406/rint.2021.3102
https://www.persee.fr/collection/dha
https://www.persee.fr/collection/dha
https://www.persee.fr/issue/dha_0755-7256_1998_num_24_2?sectionId=dha_0755-7256_1998_num_24_2_2389
https://doi.org/10.1007/s11125-024-09684x
https://reporterre.net/spip.php?page=memeauteur&auteur=Juliette+Coulais+et+Apolline+Guillerot-Malick+
https://reporterre.net/Au-Benin-la-religion-vaudou-protege-la-mangrove
https://reporterre.net/Au-Benin-la-religion-vaudou-protege-la-mangrove
https://doi.org/10.1007/s11125-024-09683-y
https://doi.org/10.1007/s11125-024-09683-y


109Anthropologie des savoirs des Suds

Damus, Obrillant (2023a). « La educación para la concientización planetaria » (Planetary 
consciousness Education), in Damus, Obrillant, Giang, Chen, Duffé Montalván, Aura Luz, 
Sánchez-Antonio, Juan Carlos, Wulf, Christoph (dir.), Anthropologie des savoirs des Suds, 
no 1. Plaidoyer pour les pédagogies régénératrices et réparatrices. Sherbrooke (Canada) : 
Les Éditions de l’Université de Sherbrooke (ÉDUS), ISSN : 2817-4070, pp. 200–216, URI: 
http://hdl.handle.net/11143/20539, https://doi.org/10.17118/11143/20539.

Damus, Obrillant (2023b). « Konstriksyon sosyal maladi foli nan peyi Ayiti » ), in Damus, 
Obrillant, Giang, Chen, Duffé Montalván, Aura Luz, Sánchez-Antonio, Juan Carlos, 
Wulf, Christoph (dir.), Anthropologie des savoirs des Suds, no 1. Plaidoyer pour les pé-
dagogies régénératrices et réparatrices. Sherbrooke (Canada) : Les Éditions de l’Uni-
versité de Sherbrooke (ÉDUS), ISSN : 2817-4070, pp. 116–136, URI: http://hdl.handle.
net/11143/20535, DOI: https://doi.org/10.17118/11143/20535.

Damus, Obrillant (2023c). « La construction sociale de la pèdisyon (perdition) en Haïti », in 
Damus, Obrillant, Giang, Chen, Duffé Montalván, Aura Luz, Sánchez-Antonio, Juan Car-
los, Wulf, Christoph (dir.), Anthropologie des savoirs des Suds, no 1. Plaidoyer pour les 
pédagogies régénératrices et réparatrices. Sherbrooke (Canada) : Les Éditions de l’Uni-
versité de Sherbrooke (ÉDUS), ISSN : 2817-4070, pp. 100 –115, URI: http://hdl.handle.
net/11143/20534, DOI: https://doi.org/10.17118/11143/20534.

Damus, Obrillant (2021a). « L’atelier de dialogue local, une technique d’enquête pour la pro-
motion de la santé materno-infantile », Études caribéennes [Online], 48 URL: http://jour-
nals. openedition.org/etudescaribeennes/20898 ; DOI: https://doi.org/10.4000/etudesca-
ribeennes.20898.

Damus, Obrillant (2021b). « Réflexions sur la tolérance et l’intolérance épistémico-ontolo-
giques », Études caribéennes [En línea], 50 | Décembre 2021, Publicado el 15 diciembre 
2021, consultado el 04 abril 2024. URL: http://journals.openedition.org/etudescari-
beennes/22597; DOI: https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597.

Damus, Obrillant (2020). « Le rôle des matrones dans la gestion et l’utilisation durable de 
la biodiversité en Haïti. Matrimonialisation et sauvegarde de leur métier », Études cari-
béennes [En ligne], 45-46 | Avril-Août 2020, consulté le 15 mars 2025. URL : http://jour-
nals.openedition.org/etudescaribeennes/18967.

Damus, Obrillant (2017). “Las prácticas profesionales de las comadronas tradicionales en 
Haití: entre salud, biodiversidad y espiritualidad”, in B. Baptiste et al. (éds), Knowing our 
Lands and Resources. Indigenous and Local Knowledge of Biodiversity and Ecosys-
tem Services in the Americas. Paris: UNESCO. En ligne : https://unesdoc.unesco.org/
ark:/48223/pf0000368172.

Danvers, Francis (2019). S’orienter dans la vie : une expérience spirituelle ? Pour des sciences 
pédagogiques de l’orientation - Dictionnaire de sciences humaines - Tome 4, de la 701e à 
la 800e Considération. Villeneuve d’Ascq cedex : Presses Universitaires du Septentrion.

http://hdl.handle.net/11143/20539
https://doi.org/10.17118/11143/20539
http://hdl.handle.net/11143/20535
http://hdl.handle.net/11143/20535
https://doi.org/10.17118/11143/20535
http://hdl.handle.net/11143/20534
http://hdl.handle.net/11143/20534
https://doi.org/10.17118/11143/20534
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.20898
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.20898
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597
http://journals.openedition.org/etudescaribeennes/18967
http://journals.openedition.org/etudescaribeennes/18967


110Anthropologie des savoirs des Suds

Dumesle, Hérard (1824). Voyage dans le nord d’Hayti, ou Révélations des lieux et des monu-
ments historiques. Aux Cayes, Haïti: Imprimerie du Gouvernement.

Dirzo, R., Young, H. S., Galetti, M., Ceballos, G., Isaac, N. J. B., & Collen, B. (2014). Defau-
nation in the Anthropocene. Science, 345(6195), 401–406. https://doi.org/10.1126/
science.1251817.

Douyon, Emerson (1969). (1969). La transe vaudouesque : un syndrome de déviance psy-
cho-culturelle. Acta Criminologica, 2(1), 11–70. https://doi.org/10.7202/017006ar.

Dorsainvil, Justin Chrysostome (1975). Vodou et névrose: médico-sociologie. Port-au-
Prince : Éditions Fardin.

Du Tertre, Jean-Baptiste (1667). Histoire générale des Antilles habitées par les François. 
Tomme II. Contenant l’histoire naturelle enrichie de Cartes et de Figures. Paris. Chez Tho-
mas Jolly.

Escobar, Arturo (2018). Sentir-penser avec la terre. Une écologie au-delà de l’Occident. Paris: 
Seuil.

Fassassi, Assani (2002). Le péché du pape contre l’Afrique: Jésus-Christ outragé, l’Afrique 
courroucée.  Éditions Al Qalam.

Flori, Jean (2019). Guerre sainte, Jihad, Croisade. Violence et religion dans le christianisme et 
l’islam. Paris : Livres numériques divers.

Hurbon, Laënnec (1993). Les mystères du vaudou. Paris : Gallimard.

Jonas, Hans (1990). Le principe responsabilité. Une éthique pour la civilisation technologique. 
Paris : Cerf.

Kolbert, E. (2015). La 6ème extinction. Comment l’homme détruit la vie. Paris : Vuibert.

Labat, Jean-Baptiste (1722). Nouveau voyage aux Isles de l’Amérique : voyage au pays des 
flibustiers et des Caraïbes.

Lewis, S. L., & Maslin, M. A. (2015). Defining the Anthropocene. Nature, 519, 171–180. 
https://doi.org/10. 1038/nature14258.

Luyckx, Marc (1991). Les religions face à la science et la technologie. Bruxelles : F.A.S.T.

Maximilien, Louis (1945). Le vodou haïtien. Rites radas-canzo. Port-au-Prince : Imprimerie de 
l’État. 

Magloire, Lauture (2007). Le vaudou à la lumière de la Bible. Port-au-Prince  : Le Béréen.

McClellan III, James Edward (2010). Colonialism and science: Saint Domingue in the old 
regime. Chicago: University of Chicago Press.

https://doi.org/10.7202/017006ar
https://doi.org/10.%201038/nature14258


111Anthropologie des savoirs des Suds

Mezilas, Glodel (2015). Que signifie philosopher en Haïti? Un autre concept du vodou. Paris : 
L’Harmattan.

Meudec, Marie (2007). Le kout poud: maladie, vodou et gestion des conflits en Haïti. Paris : 
L’Harmattan.

Métraux, Alfred (1958). Le vaudou haïtien. Paris : Gallimard.

Michel, Claudine (1995). Aspects éducatifs et moraux du vodou haïtien. Port-au-Prince : Le 
Natal.

Ngbelu, Josaphat, Ememotedoy, Moyoko et Lukenge, Y. (2015). Espaces sacramentaux et 
gestion écologique de la santé dans la médecine traditionnelle africaine. Dans Biniama, 
Bernard Fansaka (dir.), Écologie, traditions africaines et développement. Enjeux environne-
mentaux en Afrique subsaharienne, pp. 121-132. Paris : Karthala.

Opoku, Kofi Asare (1987). La religion en Afrique pendant l’époque coloniale in Boahen, A. 
Adu (éd), Histoire générale de l’Afrique VII l’Afrique sous domination coloniale, 1880-1935, 
pp. 549-579. Paris :UNESCO.

Peters, Carl-Edward (1960). La Croix contre l’asson. Port-au-Prince : Imprimerie La Phalange.

Paulémon, Mésa (2011). Vodou et évangélisation [Mémoire non publié]. Université de 
Sherbrooke.

Poizat, Denis (2008).  Le vodou, la déficience, la chute. Reliance, no 29, pp. 9-17.

Pluchon, Pierre (1987). Vaudou, sorciers, empoisonneurs : de Saint-Domingue à Haïti. Paris : 
Karthala.

Price Hannibal (1898, 2012). De la réhabilitation de la race noire par la République d’Haïti. 
Fardin : Port-au-Prince.

Rabourdin, Sabine (2012). Replanter les consciences. Une refondation de la relation Homme/
Nature. Gap : Yves Michel.

Rabourdin, Sabine (2005). Les sociétés traditionnelles au secours des sociétés modernes. 
Paris : Delachaux et Niestlé.

René, Junior Fils (2016). Nannan solèy nan karès lawouze. Massachussetts : JEBCA.

Saint-Louis, Fridolin (2000). Le vodou haïtien. Reflet d’une société bloquée. Paris : L’Harmat-
tan.

Vignaux, Hélène (2009). Chapitre premier. La justification de l’esclavage et de la traite. In : 
L’Église et les Noirs dans l’audience du Nouveau Royaume de Grenade [en ligne]. Montpel-
lier : Presses universitaires de la Méditerranée, (généré le 09 avril 2024). DOI : https://doi.
org/10.4000/books.pulm.501.

https://www.cairn.info/revue-reliance.htm


112Anthropologie des savoirs des Suds

Vonarx, Nicolas (2012). Le vodou haïtien : entre médecine, magie et religion. Québec : 
Presses universitaires de Laval.

Weber, Max (2017). L’éthique protestante et l’esprit du capitalisme. Paris : Flammarion.

White, Lynn Townsend, Jr (1994). Les racines historiques de notre crise écologique in Gof-
fi, Jean-Yves (dir.), Le philosophe et ses animaux : du statut éthique de l’animal. Nîmes : 
Jacqueline Chambon.

Wirkus, Faustin (1932).  Le roi blanc de La Gonâve. Le culte du vaudou en Haïti. 1915-1929. 
Paris : Payot.

Zahan, Dominique (1980). Religion, spiritualité et pensée africaines. Paris : Payot.


	Wòl vodou nan aplikasyon pedagoji rejeneratè  ak reparatè 
	Entwodiksyon 
	Metòd 
	Patisipasyon vodou nan dirabilite ekolojik, nan dirabilite planèt la ak nan dirabilite sosyal 
	Vodou : yon zouti pou rejenere ak pou repare sante moun, sante ekosistèm yo ak sante planèt la 
	Konklizyon 
	Referans 


