Titre: La gémellité en milieu rural haitien : enjeux de pouvoir
et pouvoirs en jeu

Auteur: Obrillant Damus, Université de Sherbrooke, Universite
Laval, Université d'Etat d'Haiti

Revue: Anthropologie des savoirs des Suds, numéro 2

Dossi_er: Le role des savoirs du Sud dans la durabilité
humaine, écologique et planétaire

Numéro dirigé par Obrillant Damus (Université d’Etat d'Haiti,

Université de Sherbrooke, Université Laval), Christine
Focquenoy Simonnet (Université Lille 2), Chen Qiang
(Universite de Sanya), Joseph P. Saint-Fleur (Académie de
Lille), Catherine Thomas (Association Comprendre et Soigner
en Situation Transculturelle), Renata de Melo Rosa (Instituto
Maria Quitéria)

Editeur: Les Editions de 'Université de Sherbrooke (EDUS)
Année: 2025

Pages: 61 - 83

ISSN: 2817-4070

URI: https://hdl.handle.net/11143/23277

DOI: https://doi.org/10.17118/11143/23277

Cet ouvrage est mis a disposition selon les termes de la licence Creative
Commons Attribution 4.0 International.




LA GEMELLITE EN MILIEU RURAL HAITIEN : ENJEUX DE POU-
VOIR ET POUVOIRS EN JEU

OBRILLANT DAMUS, UNIVERSITE DE SHERBROOKE, UNIVERSITE LAVAL, UNIVERSITE D'ETAT
D'HAITI
Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca, Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca

Résumé : La gémellité est un phénomene biologique faisant I'objet d'une interprétation culturelle et sociale dont
dépendent la qualité de I'éducation et la survie des marasa’ (jumeaux, jumelles). Les connaissances, croyances,
attitudes et représentations ancestrales entourant la gémellité participent activement a la survie et a la durabi-
lité humaine des marasa haitiens. Les maigres données collectées m'ont permis de découvrir que la condition
gémellaire prend essentiellement sens dans le creuset de la religion ancestrale (le vodou) et des religions dites
de salut comme le catholicisme et le protestantisme. Le phénomene de gémellité est ancré dans des enjeux de
pouvoir pluriels et dans une pensée aux dimensions multiples. L'objectif principal de cet article est d'analyser ces
enjeux de pouvoir qui sous-tendent les représentations de la naissance gémellaire, ainsi que les pouvoirs en jeu.

Mots-clés : gémellité, marasa (enfants jumeaux), milieu rural haitien, enjeux de pouvoir, pouvoirs en jeu, reli-
gions.

TWINNING IN RURAL HAITI: POWER ISSUES AND POWERS AT STAKE

Summary: Twinning is a biological phenomenon subject to cultural and social interpretation on which the qua-
lity of education and the survival of marasa? (twins) depend. The knowledge, beliefs, attitudes and ancestral
representations surrounding twinning actively participate in the survival and human sustainability of Haitian
marasa. The meager data collected allowed me to discover that the twin condition essentially takes on meaning
in the crucible of ancestral religion (vodou) and so-called salvation religions such as Catholicism and Protestan-
tism. The phenomenon of twinning is anchored in plural power issues and in thinking with multiple dimensions.
The main objective of this article is to analyze these power issues which underlie the representations of twin
birth, as well as the powers at play.

Keywords: twinning, marasa (twin children), rural Haitian environment, power issues, powers at stake, religions.

1. Dans ce texte, j'ai écrit marasa avec un s. Il se prononce de la méme maniere que la graphie traditionnelle qui
contient deux s : marassa.

2. In this text, | wrote marasa with one s. It is pronounced in the same way as the traditional spelling which
contains two s: marassa.

Anthropologie des savoirs des Suds 62


mailto:Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca
mailto:Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca

LA GEMELIDAD EN LAS ZONAS RURALES DE HAITI : CUESTIONES DE PODER Y PODERES EN JUEGO

Resumen: La gemelidad es un fendmeno bioldgico sujeto a interpretaciones culturales y sociales, del que de-
penden la calidad de la educacion y la supervivencia de los marasa® (gemelos y gemelas). Los conocimientos,
creencias, actitudes y representaciones ancestrales en torno a la gemelidad desempefian un papel activo en la
supervivenciay la sostenibilidad humana de los marasa haitianos. Los escasos datos que recogi me permitieron
descubrir que la condicién gemelar adquiere esencialmente sentido en el crisol de la religion ancestral (vudu) y
las llamadas religiones de salvacion, como el catolicismo y el protestantismo. El fenémeno de gemelidad esta
enraizado en multiples cuestiones de poder y en multiples dimensiones del pensamiento. El principal objetivo
de este articulo es analizar las cuestiones de poder que subyacen en las representaciones de los nacimientos
gemelares, asi como en los poderes en juego.

Palabras clave : gemelidad, marasa (nifios gemelos), medio rural de Haiti, posturas de poder, poderes en juego,
religiones.

3. En este texto, he escrito marasa con una s. Se pronuncia igual que la grafia tradicional, que contiene dos s:
marassa.

Anthropologie des savoirs des Suds 63



INTRODUCTION

Du fait quelles n'ont pas acces a I'échographie obstétricale, la majorité des femmes enceintes
vivant en milieu rural haitien ignorent le nombre d'enfants qu'elles portent dans leur utérus.
Les inégalités sociales, économiques (de nombreuses femmes enceintes n'ont pas d'argent
pour aller faire une échographie dans un laboratoire privé qui ne leur est méme pas access-
ible spatialement), culturelles, géographiques, épistémiques (les femmes rurales ignorent
qu'elles portent une grossesse multiple a I'exception de celles qui percoivent les galipettes
de deux feetus dans leur ventre ou qui font un réve prémonitoire annongant un accouche-
ment gémellaire*) d'acces a cette méthode d'exploration intra-corporelle expliquent I'absence
de représentations associées a la grossesse gémellaire, d'apres plusieurs enquétes menées
successivement en 2012, 2023 et 2024 aupres de divers acteurs dont les matrones, les houn-
gans et les parents de jumeaux.

Dans les dispensaires ruraux, les auxiliaires en santé et les infirmieres peuvent demander
aux femmes, qui sont éligibles a I'échographie foetale, de se rendre dans un hépital public
dont la majorité sont pratiquement exclues, a cause de la pénurie d'argent, de I'éloignement
géographique et du manque d'intérét pour le service offerts. Il faut rappeler ici que l'appar-
eil d'échographie est souvent en panne, qu'il n'est pas possible d'en faire profiter toutes les
femmes enceintes qui en font la demande® et que par ailleurs I'échographiste n‘est pas tou-
jours disponible au sein d'une institution hospitaliere publique en Haiti.

Dans un contexte de pauvreté biomédicale, la naissance gémellaire est donc, dans la grande
majorité des cas, un événement imprévu, surprenant et inédit. En effet, c'est a l'issue de la
naissance d'un premier bébé a domicile que certaines matrones se sont doutées que la mere
n‘avait pas encore fini d'accoucher en tenant compte de la reprise des contractions utérines
et de la dureté abdominale. Laccouchement de jumeaux (vrais et faux jumeaux) est interprété
comme un « miracle » et une « bénédiction » non seulement par les parents de ces enfants

4. Linfirmiére Marie Soleil, qui est aussi matrone, déclare a ce sujet : «Il y a des femmes enceintes qui disent
avoir déja su qu'elles mettraient au monde deux enfants grace a un réve prémonitoire. D'autres viennent nous
dire gu’elles ressentent le mouvement d’'un fcetus de chaque c6té de leur ventre. Cela veut dire que ces femmes
ont déja pensé a un accouchement gémellaire avant de venir nous voir. Alors, nous confirmons leur supposi-
tion. »

5. Certaines femmes enceintes se font suivre par des matrones et consultent au moins une fois un médecin
ou une infirmiere pour s'assurer qu'elles pourront accoucher de leur futur bébé a la maison, d'aprés un atelier de
dialogue local organisé en 2020 a Bainet avec des meres (Damus, 20217a).

6. Marie Soleil déclare a ce propos : «Je travaille dans un service de consultation prénatale. Nous avons un
appareil d'échographie. A cause du nombre élevé de demandes de sonographie formulées par les femmes
enceintes, nous ne pouvons pas satisfaire tout le monde. Nous sélectionnons les femmes les plus vulnérables
pour leur faire bénéficier d'une sonographie tous les vendredis. Nous pratiquons 5 sonographies chaque vendre-
di. Deux gynécologues sont affectés au service. IIs se relaient. Si le « docteur » n'est pas disponible, ils peuvent
faire des sonographies a sa place. »

Anthropologie des savoirs des Suds 64



mais aussi par les autres membres de la communauté socio-linguistico-épistémique’. Si la
gemellité n'est pas seulement un phénomene biologique mais aussi une construction sociale
et culturelle, je dois me poser la question que voici, qui est une question centrale : quelles sont
les rivalités et les enjeux de pouvoir qui sous-tendent la condition gémellaire en Haiti ? Cette
guestion m'‘améne a formuler les deux hypotheses fondamentales suivantes :

1) les connaissances, croyances, attitudes et représentations ancestrales entourant la
gémellité participent activement a la survie et a la durabilité humaine des marasa (jumeaux,
jumelles) haitiens;

2) le phénomene de gémellité est ancré dans des enjeux de pouvoir pluriels et dans une
pensée aux dimensions multiples (religieuse, symbolique, magique, médicale, mythologique,
technique, etc.) que je vais analyser a la lumiere de I'observation précoce non armée et des
faits recemment collectés de maniéere intentionnelle.

ASPECTS METHODOLOGIQUES

Le choix de collecter, de maniere consciente, des données sur la construction sociale de
la gémellité s'explique par le fait que, lorsque j'étais enfant puis adolescent, je fréquentais
et observais des jumelles et des jumeaux au sein de ma communauté rurale dénommée
Arnoux. J'ai été fortement marqué par le comportement verbal et non verbal des adultes et
des autres enfants non jumeaux vis-a-vis de ces enfants jumeaux. Bien gu'ils restent intacts,
mes souvenirs et mes observations précoces autour de la gémellité ne m'ont pas dispensé
de faire plusieurs petites enquétes conscientes sur ce theme passionnant.

C'est pourquoi, en 2012, jai organisé une enquéte par entretien auprées d'une trentaine de
matrones et d'un sage-homme traditionnel a Jean-Rabel. Lors d'un focus group (a cette
époque, je n'avais pas encore concu la méthode de I'atelier de dialogue local) organisé avec
huit de ces personnes, j'ai collecté des données sur la naissance des enfants jumeaux. Trois
matrones m'ont fait part de leurs savoirs pratiques ou expérientiels a ce sujet. Lors d'un atel-
ier de dialogue local tenu en 2016 a Jean-Rabel (Damus, 2021b) sur des themes multiples
comme l'accouchement a domicile, I'allaitement et la gestion de la biodiversité, deux matrones
ont pris la parole pour exposer a tour de rdle, le cas d'un accouchement gémellaire qui s'est
déroulé a domicile. Lune d'elles a aidé une femme a accoucher de jumeaux mort-nés.

7. On entend par cette expression un groupe d'individus qui ont en commun un instrument de communication
communément appelé langue, un ensemble de savoirs, de valeurs, de croyances, de visions et de conceptions
du monde.

Anthropologie des savoirs des Suds 65



Afin d’enrichir et de compléter ces données sur la gémellité, j'ai réalisé en décembre 2023
et janvier 2024 une enquéte a distance a laquelle ont pris part individuellement un houngan
de Jacmel (pere d'enfants jumeaux), un houngan d’Arnoux, une infirmiere de Belladeére, qui
est aussi matrone (je lui donne le pseudonyme de Marie Soleil), un pasteur protestant (pére
de faux jumeaux qui vit a Thomonde), une infirmiere de I'Artibonite (ex-responsable de la
santé maternelle), une mere catholique de faux jumeaux vivant a Thomonde, des parents de
jumelles (habitant dans une communauté rurale dénommée Dos Pomme. La mére est prot-
estante, le pére, vodouisant) et trois médiateurs de terrain : une femme rurale de Bainet, un
médecin-feuille® de Miragoane et un homme de Jean-Rabel dont la belle-mere est vodouisante
(mambo®). Contrairement a la paysanne qui m'a transmis des éléments de connaissances
personnelles sur le phénomene a I'étude, les deux autres médiateurs se sont contentés de
reformuler verbalement aussi fidelement que possible, les réponses recueillies, a l'aide d'un
guide d'entretien directif que je leur ai donné, aupres des acteurs de leur communauté, car
ceux-ci ne voulaient pas étre enregistreés.

J'ai utiliseé WhatsApp pour collecter ces matériaux primaires en créole sur la gémellité. Les
réponses aux questions ont été enregistrées sur le téléphone des participant.e.s avant d'étre
envoyeées sur le mien. Je les ai retranscrites manuellement et intégralement. J'ai traduit du
créole en francais les extraits d’entretien utilisés dans cet article.

RESULTATS

LE POUVOIR ATTRIBUE AUX ENFANTS JUMEAUX

Mes observations précoces et les données que jai consciemment collectées me permettent
de relever que les parents de jumeaux et les autres acteurs de la communauté socio-linguis-
tico-épistémique ou naissent et grandissent ces enfants savent que ceux-ci possédent un
pouvoir surnaturel inné qui se manifeste tantét de maniere maléfique (ces enfants peuvent
faire du mal a leur frere jJumeau ou a leur sceur jumelle, a leurs parents, voire a des non-pro-
ches. La communauté oblige ces derniers a manifester a leur égard une attitude bienveil-
lante), tantot de maniere bénéfique (ces enfants sont capables d’entretenir la santé de leur

8. Un médecin-feuille est un guérisseur qui utilise des plantes (et/ou des prieres) pour soigner (phytothérapeute
traditionnel) ou pour opérer des guérisons. Les médecins-feuilles n'utilisent pas de lwa-guérisseurs pour guérir
des maladies, a la différence des mambos ou des houngans.

9. Une mambo est une femme mystigue qui joue un réle dans le dénouement des accouchements difficiles.
C'est une femme médecin traditionnel qui doit étre possédée par un lwa-guérisseur pour traiter des malades et
réaliser des accouchements difficiles.

Anthropologie des savoirs des Suds 66



mere et de faire prospérer ses activités commerciales'®). Le pouvoir maléfique des enfants
jumeaux est un pouvoir virtuel, car sa manifestation multiforme dépend du non-respect des
normes et des regles prohibitives et injonctives associées a la condition gémellaire.

Parmi ces mesures interdictives et prescriptives, qui participent a la survie et a la durabilité
humaine de ces enfants, il convient de présenter a grands traitsici :

a) la mére ou le pere d'un enfant jumeau ne doit pas les fouetter sous peine de tomber mal-
ade. Mais d'apres Métraux (1958 : 132), « les jumeaux acceptent d'étre punis pour une faute
gu’ils ont réellement commise »,

b) la mere ou le pére ne doit pas prendre soin d’'un jJumeau au détriment de l'autre (les enfants
jumeaux doivent étre traités de facon égalitaire de crainte de susciter la jalousie' de l'un
contre l'autre. lls peuvent rendre malades leurs parents si leurs besoins matériels ne sont pas
satisfaits de fagon égalitaire’);

c) les parents s'interdisent de procéder a la séparation physique et affective des enfants
jumeaux (ils doivent étre élevés sous le méme toit™ et scolarisés dans la méme école);

10. Le médiateur de Jean-Rabel résume en ces mots les informations recueillies aupres de sa belle-mere, qui
exerce le métier de mambo : «Pour les acteurs de la communauté, le fait d'avoir des marasa est une chance
inouie. Tout le monde aimerait en avoir. Tes activités commerciales fleurissent si tu as des marasa. Des que
tu touches tes produits, tu les vends. » Selon les résultats d’enquétes réalisées par Oudreago (2020) sur les re-
présentations des naissances gémellaires en Afrique Subsaharienne, « pour de nombreux parents, les jumeaux
apporteraient de I'abondance a travers une augmentation de la richesse matérielle. »

11. Si la beauté de I'un est admirée au détriment de 'autre, celui-ci envoltera celui-la. Il peut, par exemple,
I'empécher de marcher : «Paul court partout dans le pays, tandis que Pierre ne marche pas. Tu dois faire une
illumination (liminasyon) en te présentant devant le coupable. Pierre marchera. »

12. Parmi les nombreux témoignages collectés a ce sujet, il convient de citer celui du houngan Aman Saint-
Val : «Les marasa ont du pouvoir sur leurs parents. S'ils disaient « papa, je voulais manger une poule » et que
celui-la faisait semblant d'oublier leur demande, il pourrait avoir les yeux bouchés, douloureux et entierement
rouges sans que ceux-Ci ne soient heurtés contre quelque chose. Si le papa leur achete des chaussures et des
vétements de couleurs différentes et si le vétement de I'un est plus joli que celui de l'autre, celui-ci pourra rendre
ce papa malade. »

13. Le témoignage du houngan Mezal Sapo est illustratif a cet égard : «On ne doit pas séparer un jumeau de
son frere ou de sa sceur aprés leur naissance. lls sont dangereux : I'un peut faire du mal a l'autre. Si I'un est pla-
cé chez quelgu’un, l'autre sera affecté. Par exemple, ce dernier ne pourra jamais marcher. Ou encore : I'un peut
condamner l'autre a ne jamais marcher. Lun fera du mal a l'autre. »

Anthropologie des savoirs des Suds 67



d) les parents et les autres membres de la communauté socio-linguistico-épistémique s'ab-
stiennent de louer la beauté physique d'un jumeau ou d'une jumelle au détriment de l'autre™,

e) il est interdit aux parents, sous peine d'étre atteints d'une maladie, de se soustraire au rituel
de la charité (qu'ils soient riches ou pauvres, les parents doivent demander la charité en se
rendant avec leurs bébés jumeaux dans un marché local'™ ou dans un endroit ou se trouve
un saint afin de leur préparer un repas communément appelé manje marasa (nourriture des
jumeaux). Malheureusement, ce rituel d'intégration sociale serait en voie de disparition a

14. Peére de faux jumeaux dont il a réalisé I'accouchement, le houngan Aman Saint-Val raconte a ce propos :
«L'un des enfants jumeaux peut rendre I'autre malade. Si tu constates que l'un est plus beau que l'autre en
disant par exemple : « Regarde, Pierre est plus beau que Paul », demain tu verras que celui-la est atteint de pro-
blemes : il est devenu laid, il a des maux de ventre. Ou encore : il est devenu nonchalant. »

15. Le médecin-feuille Julio Bleus résume en ces termes les propos sur la venue au monde des marasas re-
cueillis auprés de deux hommes respectivement agés de 70 et 80 ans : «Selon les vieux hommes que jai inter-
rogés, méme si les parents sont des millionnaires ils doivent demander la charité afin de préparer un repas a
leurs enfants jumeaux. Ces derniers ne veulent pas que leurs parents utilisent les ingrédients culinaires qui sont
déja disponibles a la maison. Il est donc obligatoire de demander 'auméne. Les parents doivent le faire afin de
préparer le repas des marasa (manje marasa). Afin de demander la charité, les deux parents se rendent dans
un marché en portant chacun un enfant sur la hanche. D’habitude, ils commencent a demander 'auméne sur le
chemin conduisant a ce marché.» Mezal abonde dans le méme sens que Julio Bleus : «On peut aller mendier
avec les jumeaux dans un marché ou dans un endroit ou il y a un saint. Les gens donnent de l'argent aux en-
fants. On doit leur préparer un petit chaudron de nourriture (ti chodyé manje).»

Au Burkina Faso, la gémellité est traditionnellement entourée de deux principaux rituels : le rituel du repas et le ri-
tuel de la charité : «on retient lorganisation de repas fait de mets particuliers : sauce de sésame, galettes, etc. [..]
En plus du partage de repas, il y a le rite de présentation des jumeaux a la communauté qui consiste pour la
MEre a Se promener avec Ses jumeaux sur une place publigue, notamment le marché, et faire une quéte symbo-
ligue.» (Nikiema, Sawadogo, 2019). Elles se rendent aussi a proximité des mosquées afin de quéter avec leurs
enfants jumeaux (Nikiema, Degorce, Sawadogo, 2016). Toutes ces pratiques rituelles existent dans les autres
pays d'Afrique de I'Ouest comme le Sénégal (Oudreago, 2020) et en Cote d'lvoire, notamment dans les milieux
urbains.

'anthropologue ivoirien Bah Jean-Pierre Kouakou a répondu a la question de savoir si chez les Sénoufo, les pa-
rents demandent la charité avec leurs enfants jumeaux : «La question que vous posez reléve d'un fait actuel et
observable en zone urbaine. Elle est pratiquée par certaines meres qui éprouvent des difficultés financieres lies
a la prise en charge de leurs jumeaux. En effet, ceux-ci constituent un prétexte bien trouvé pour demander la
charité. Mais dans la tradition sénoufo, les jumeaux dits bénéfiques sont craints et vénérés; ce qui peut amener
certaines personnes a leur faire des offrandes (en nature ou en numéraire) en vue d‘attirer leur bénédiction sur
elles. C'est peut-étre cette perception des jumeaux dont se servent les meres pour demander la charité en ville. »

En Haiti, la charité avec les jumeaux ne se pratique pas seulement de maniere formelle mais aussi de maniere
implicite (demander la charité en frangais, mande charite an fransé). « Demander la charité en frangais », c'est
recourir a des stratégies discursives pour demander de l'aide de maniere sous-entendue. La mere de jumelles
protestante interviewée raconte : « Nous demandons la charité avec les jumelles. Nous demandons la charité en
francais. Des amis de bonne volonté nous ont fait la charité a plusieurs reprises. »

Anthropologie des savoirs des Suds 68



cause de l'intolérance ontologique et épistémique (Damus, 2027c) des protestants’ et des
catholiques);

f) apres la naissance des jumeaux ou des jumelles, il faut les emmener chez leurs grands-par-
ents paternels ou maternels afin de leur faire bénéficier d'une cérémonie religieuse d'accep-
tation et d'intégration. Il parait que certains parents (d'apres les données collectées sous ma
supervision par le médiateur’ de Jean-Rabel) lient la marche tardive de leurs bébés jumeaux
au non-respect de cette norme qui a suscité la colere des entités spirituelles protectrices de
la famille (lwa fanmi, esprits protecteurs de la famille). Ils doivent penser que ces enfants
doivent étre présentés aux esprits (Iwa) protecteurs du « lakou » ou de I'« habitation » (bitasyon)
des grands-parents lors d'une cérémonie. Pour leur permettre de marcher, les parents ont
recours a un rituel vulgairement appelé plat sék a leur arrivée sur le territoire grand-paternel
ou grand-maternel. Il s'agit d'un rite d'intégration du monde social et du monde des esprits,
et de réconciliation entre les Iwa et leurs multiples enfants® (le pére ou la mere des jumeaux ;
les jumeaux) qui se manifeste par l'offre d'un repas a ces esprits habitant le lakou ainsi qu'aux
personnes présentes.

Des le début du processus d'un accouchement de jumeaux, les conduites interdictives
témoignent déja du pouvoir attribué a ces bébés, comme le fait de ne pas sectionner le cor-
don ombilical du premier avant la naissance du second (la section tardive du cordon ombil-
ical du premier jumeau est enchassée dans une pensee symbolique qui consiste a ne pas

16. Une femme protestante dit a propos du rituel de la charité : «Les gens qui ne vont pas a I'église (les paiens,
les vodouisants) ont I'habitude d'aller mendier avec les enfants jumeaux dans un marché. Ceux qui vont a
I'église ne le font pas. lls prennent soin des leurs. Ils les habillent de la méme maniére. »

17. Ce médiateur de terrain raconte : «Les enfants jumeaux qui viennent de naitre doivent étre emmenés chez
leurs grands-parents paternels ou maternels afin d'organiser une cérémonie en leur faveur ou de leur permettre
de recevoir des « recettes ». Il y a des parents qui mont dit que leurs bébés jumeaux navaient pas marché. Ils
les ont emmenés sur le lakou de leurs propres parents afin de leur permettre de bénéficier d'un plat sék. Aprés
cela, ils ont fait s'asseoir leurs bébés. Ceux-ci ont commencé a ramper.

Pour préparer un plat sék, on met du mais torréfié, des pistaches, de la cassave, du poisson boucané (un pois-
son qui s'appelle chirurgien) dans un van (laye). On prépare un akasan avec du mais, mais cet akasan est diffé-
rent de celui qu'on a I'habitude de consommer a Port-au-Prince. Pour préparer cet akasan, on moud le mais, ony
ajoute du café sucré et du café amer, du riz et du haricot rouge. Une fois préparé, le plat sék réalisé a I'intention
des enfants jumeaux est déposé quelque part pendant deux a trois jours. Apres I'écoulement de cette période,
on jette par terre une partie de la nourriture et on donne aux gens les restes. Siles bébés jumeaux sont agés d'au
moins six Mois, on leur donne a manger une partie du plat sék.» Le repas des jumeaux (manje marasa) prouve
gue ceux-ci bénéficient des offrandes de la part des parents qui résistent a la colonisation de la gémellité.

18. Les pitit kay (les enfants de la case ou de la maison, du lakou, du bitasyon). Lieu de rassemblement des
enfants de la case (pitit kay), le terme de lakou a été décrit par le géographe Georges Anglade (1974) et par
I'ethnographe Rémy Bastien (1951, 1985). Pour ce dernier, «le lakou sert a désigner un ensemble d’habitations
occupées, en régle générale, par une seule famille» (1985 : 44). La lecture des travaux de Anglade et mes ob-
servations en milieu rural m'ont permis de comprendre que le lakou ne se définit pas seulement par des liens de
consanguinité mais encore par des liens de territorialité.

Anthropologie des savoirs des Suds 69



le séparer de son frére ou de sa sceur qui est en train de naitre) et le fait d'empécher la mere
d'étre entourée de trop de personnes (dans ce second cas, il s'agit d'une mesure scientifique-
ment correcte, car la présence de nombreuses personnes sur le lieu de I'accouchement peut
perturber le processus physiologique en empéchant la sécrétion de l'ocytocine).

Le pouvoir magique des jumeaux se manifeste aussi de maniere centripete, car ces enfants
se protegent contre les attaques lycanthropiennes (attaques de loup-garou dont peuvent étre
victimes les enfants non jumeaux). S'ils sont atteints d'une maladie surnaturelle, ils peuvent
s'en guérir, contrairement aux enfants dits normaux. Ce pouvoir protéiforme est étroitement
associé aux origines spirituelles ancestrales de la gémellité. Les données discursives col-
lectées auprés de titulaires de savoirs ancestraux (houngans, matrones), ainsi qu'aupres de
parents protestants et catholiques qui eux-mémes élevent des jumeaux montrent clairement
que la gémellité est fortement enracinée dans la spiritualité vodoue. D'apres Angélina Exantus,
une matrone de Jean-Rabel, certaines familles gémellarisées sont persuadées que leurs
enfants sont le don ou l'incarnation d’'un esprit communément appelé Iwa ou lafrik (entité
spirituelle vodoue). Elle raconte : « Il y a des parents qui disent que leurs enfants jumeaux leur
ont été donnés par un Iwa. Je les entends dire cela. Je leur dis toujours que ces enfants sont
des dons de Dieu. lls disent qu'ils sont des dons de lafrik. Le terme de lafrik renvoie aux Iwa. »

De son c6té, le houngan (gangan, ongan) Mezal Sapo déclare : « Les marasa sont des “bétes”
invincibles. Les démons ne peuvent pas les “manger”. N'importe quel démon ne peut pas
le faire. Le démon qui peut manger un marasa posséde aussi un esprit (lwa) qui s'appelle
masa. Les marasa sont nés avec cet esprit. » Puisque l'esprit ancestral dénommeé masa est
un esprit guérisseur, les marasa qui représentent leur incarnation sont des médecins-nés
(houngans, mambos). Mezal se porte garant du pouvoir thérapeutique des marasa en disant :
« Si tu es malade et si une personne qui possede un /wa masa (qui est possédée par un Iwa
masa) passe chez toi pour te traiter n'atteint pas son objectif, il te sera difficile dobtenir la
guérison ailleurs, car les marasa nont pas besoin de beaucoup de choses pour te guérir : ils
(elles) utilisent des féy nan bwa (feuilles de plantes sauvages). » Les marasa, qui font l'objet
d'un culte™ (Price-Mars, 1946 ; Mennesson-Rigaud, 1952 ; Métraux, 1958) ayant résisté a l'in-
tolérance ontologique et épistémique des chrétiens d'apres les données les plus récentes,
sont de « grands mysteres », des esprits qui seraient supérieurs aux divinités du vodou. « lls

19. D'apres les informations fournies par un médiateur de terrain, ce culte n'a pas encore totalement disparu.
Selon Hurbon (1972 : 151), il parait qu'il était encore vivace dans les années 70 : « Toute famille qui a le privilege
d’avoir des enfants-jumeaux, méme dans son ascendance la plus lointaine, est tenue d'offrir chaque année — la
plupart du temps a Noél ou en janvier — un service en 'honneur des Jumeaux. [..]». Pour ma part, il s'agit d’'une
généralisation abusive, car les familles chrétiennes possédant des jumeaux font exception a cette regle. Selon
Bastien (1951, 1985: 151), le culte des marasa aurait déja disparu dans les années 50 : «Lorsque les jumeaux
meurent, la vénération dont ils ont été l'objet de leur vivant ne cesse pas : ils regoivent des offrandes annuelles,
on leur adresse des prieres et des invocations. Le culte des jumeaux était donc important dans les familles,
méme quand celles-ci ne conservaient pas le souvenir d'avoir réellement eu des jumeaux parmi leurs ancétres. »

Anthropologie des savoirs des Suds 70



sont invoqués et salués au début d'une cérémonie, tout de suite aprés Legba ; en certaines
régions, a Léogane notamment, ils ont la préséance sur cette divinité », note Métraux (1958 :
129). Le témoignage suivant livré en décembre 2023 par le houngan Saint-Val au sujet de
I'exceptionnalité des enfants jumeaux montre que les faits ci-dessus collectés par I'ethnog-
raphe Alfred Métraux dans les années 40 et 50 n'ont pas pris une ride : « Quoi que tu décides
de réaliser, tu dois t'adresser d'abord aux marasa, ensuite au Bon Dieu et, enfin, aux Iwa. Si tu
as a faire une promesse (pwomes), tu dois passer par les marasa. J'ai des enfants jumeaux
de sexe différent. lls auront bient6t trois ans et demi. C'est moi qui ai accouché leur mere. »

La vocation médicale et médiumnique, la dimension divine? et le pouvoir réel ou supposé des
marasa s'expriment clairement a travers certains chants vodous tres populaires particuliere-
ment dans les milieux ruraux. Lun des chants que javais I'habitude d'écouter quand j'étais
enfant est le suivant :

Marasa ginen pa janm pé moun o

Depi marasa ginen al chache féy nan bwa pou | bouyi te li

Timoun, granmoun ki bre | met domi nan kafou twa jou,twa nuit o

dyab pa gendwa pwoche

(Les marasa de Guinée nont jamais craint les gens

S'ils vont cueillir des feuilles dans les bois pour préparer leur thé

Méme si les enfants et les adultes qui en boivent dorment dans un carrefour
Pendant trois jours et trois nuits

Le diable ne s’en approchera pas)

Les bébés marasa qui nont pas eu la chance de survivre sont devenus des anges, des Iwa ou
des zombis. Leurs parents doivent les nourrir lors d'une cérémonie, d'une danse, d'un service
ou lors d'un bichét?' en 'honneur des Iwa. Julio Breus résume, a ce sujet, les propos recueillis
aupres de ses informateurs :

20. Chez les Sénoufo de Cote d'lvoire, les marasa sont divinisés et la gémellité est symbolisée par deux paniers
attachés I'un a l'autre (n'gadann) qui font l'objet d'adoration (Kouakou Bah, Fanny, 2018). En Haiti, les marasa
sont représentés par un veve (dessin symbolique et magique), par des cruches (Métraux, 1958) et par trois plats
(plat marasa) interreliés dont le troisieme plat symbolise le dossou ou la dossa, c’est-a-dire le gargon ou la fille
ayant pris naissance apres les jumeaux.

21. «Le bichét est un repas léger (soutni ke). Quand un serviteur de lwa n'a pas encore suffisamment de moyens
pour organiser une danse ou un service, il fait un bichét auquel les Iwa sont invités a participer. Méme a l'occa-
sion d'une danse ou d'un service, le serviteur de Iwa peut préparer un bichet. Il y met toutes sortes de choses :
petits bonbons, tablét, cassave, bobori, akasan, bouillie de farine, bouillie de farine de mais, café amer, café doux,
etc. Parfois on y ajoute du cola. Le bichét peut étre accompagné d'une casserole (chodye) d'aliments cuits. Une
poule peut étre égorgée en I'honneur de maitre carrefour. On peut boucaner de la patate, de I'igname, du taro a
I'entrée (barriére) de la maison. »

Anthropologie des savoirs des Suds 71



Une femme peut perdre ses marasa bra. Quand nous organisons un repas (man-
je Iwa), une danse et un service pour les Iwa, nous en profitons pour préparer
un repas pour ces marasa. On 'appelle manje lezanj (nourriture pour les anges).
On utilise plusieurs sortes de produits pour le préparer : le manioc, la patate,
ligname, des bananes de tous genres, le taro. Parfois on y ajoute un morceau
de giraumont. Ony ajoute un morceau de viande. Il peut s'agir d'un morceau de
poule. On appelle ce repas tchaka, manje lezanj, manje zonbi. Telle est donc la
nourriture qui est offerte aux marasa bra.

La chanson suivante, que m'a donnée Mezal Sapo, attribue au lwa masa (marasa) le pouvoir
de faire disparaitre les ténebres et de résoudre les difficultés de la vie :

Masa nou nan nwa eee; marasa kay la nou nan nwa eee
Marasa papa limen balen pou klere moun (bis)

(Marasa, nous sommes dans les ténébres; Marasa, nous sommes dans les ténebres

Papa Marasa, allume ta bougie pour nous éclairer (bis)).

Les jumelles (marasa kay) d'un couple de paysans (crédit photo : Marie Soleil).

LE POUVOIR DES ENFANTS JUMEAUX : ENTRE MAINTIEN ET
NEUTRALISATION

Le pouvoir des enfants jumeaux n'est pas invincible : il peut faire l'objet d'un rite d'annihilation

de la part de leurs parents. Si apres la naissance de ces enfants, leurs parents oscillent entre
maintien et neutralisation de leur pouvair, ils finissent toujours par le laisser en I'état, voire le

Anthropologie des savoirs des Suds 72



renforcer, afin de les protéger contre les attaques surnaturelles. Certains parents leur font
bénéficier d'un rite de renforcement de leur pouvoir inné qui consiste a les laver (baigner) avec
I'eau de lavage de leur corps en vue de les protéger contre le diable??. La conservation de leur
pouvoir, au nom de la tradition, permet aux enfants marasa d'en tirer des avantages matériels,
affectifs et symboliques. D'une maniere générale, les parents vodouisants accroissent et
proteégent le pouvoir des gamins nés d’'une grossesse gémellaire. lls connaissent le rite de
neutralisation de leur pouvoir, lequel consiste a leur donner a consommer des feuilles ou
de la nourriture déposée sur des feuilles préalablement utilisées pour couvrir une chaudiére
(casserole, marmite), mais ils ne le pratiquent pas.

Mais, d'apres les informations recueillies, les marasa ont aussi le pouvoir de ne pas se laisser
dépouiller de leur pouvoir énigmatique. Le houngan Aman Saint-Val déclare : « Les marasa ne
veulent pas manger de feuilles. Si on leur donne a manger des feuilles et si on leur fait man-
ger de la nourriture sur des feuilles utilisées pour couvrir une chaudiére, ils ne pourront pas
faire de mal aux gens. On peut cuire du riz avec des feuilles. Les marasa jettent ces feuilles
avant de manger le riz. Si on anéantit leur pouvoir a la naissance, ils ne pourront pas agir
magiquement contre les gens. » Les informateurs interviewés par Julio Breus confirment que
certains marasa peuvent échapper au rite de suppression de leur pouvoir magique et mys-
tique. Il les résume en ces mots : « Les parents veulent détruire le pouvoir de leurs marasa.
Pour atteindre leur objectif, ils leur donnent a manger des feuilles. Mais certains marasa ne
veulent pas en manger. »

Lors d'un bain rituel, on peut soit neutraliser le pouvoir des marasa, soit le fortifler. Quand
ces enfants deviendront plus grands, on pourra réduire la puissance de leur pouvoir renforcé.
Ama Saint-Val en témoigne :

Pendant qu'on baigne les marasa, on peut les débarrasser de leur pouvoir. On
peut aussi en profiter pour les rendre plus puissants. Pour préparer ce bain, il
faut acheter des choses. Les marasa dont le pouvoir a été renforcé sont toujours
bruyants, se donnent souvent I'un a I'autre des coups. Quand ils auront sept ou
huit ans, on pourra diminuer leur force. Alors, on leur donne un autre bain. Il en
va de méme pour un garde qu'on fait porter a un enfant afin de le protéger contre
un loup-garou qui voulait le manger. Aprés un certain temps, il faut réduire la
puissance du garde.

Si contrairement aux parents vodouisants, les parents catholiques et protestants ayant mis
au monde des enfants jumeaux nient la gémellité de ces enfants, c'est parce que celle-ci est

22. Julio Breus résume en ces termes les informations collectées auprés de ses informateurs : «D'abord, la
mere et le pere font chacun sa toilette. Ensuite, ils mélangent les eaux de lavage de leur corps. Enfin, ils les uti-
lisent pour laver (baigner) celui de leurs enfants jumeaux afin de les protéger contre le mauvais-ceil. Celui-ci est
un diable, un loup-garou.» D'aprés le houngan Aman Saint-Val, on utilise une gamelle (ganmé/) préalablement
creusée dans un tronc d'arbre pour laver les marasa. Elle représente leur bassine (kivét).

Anthropologie des savoirs des Suds 73



étroitement associée au vodou. Il faut admettre que ce dernier est la nappe phréatique qui
nourrit les représentations individuelles et collectives de la naissance gémellaire, laguelle
est un événement inattendu pour beaucoup de familles. D'apres les parents chrétiens inter-
viewés, le pouvoir des marasa est intiment lié a la reconnaissance de leur gémellité incarnée
par les mots créoles marasa et masa (deux variantes du méme mot). En effet, ces mots sont
essentiellement coulés dans le moule de la pensée symboligue et magique et dans le principe
de non-séparabilité ontologique (par exemple, les enfants jumeaux portent des vétements et
des chaussures identiques. lls doivent grandir sous le méme toit. La premiere syllabe de
leur prénom est commune®..). En évitant de les utiliser, les catholiques et les protestants
inserent leurs enfants jumeaux dans un processus de démarassatisation (la gémellité de ces
enfants doit étre niée ou symboliquement détruite), de négation ontologique (négation de leur
nature d’enfants jumeaux), voire de dédiabolisation (puisqu'ils sont considérés comme des
sorciers-nés, des esprits incarnés, des petits dieux, ces enfants doivent étre dédiabolisés).

Lanalyse des matériaux primaires recueillis auprés de parents chrétiens m'a permis de voir
qu'ils rejettent completement les conduites injonctives et interdictives permettant de gérer la
gémellité de leurs enfants et qu'ils manifestent une attitude déprécative envers les discours
respectueux de I'emploi du mot marasa, de sa variante et de ses déclinaisons (marasa kay,
marasa bra, masa fey, marasa ginen...). La dimension déprécative et performative du discours
de ces parents s'apparente a celle du discours religieux des médecins traditionnels auquel
une étude a été consacrée (Damus, 2023). Dans les deux cas, il s'agit de briser une malédic-
tion, de bénir et de considérer certains actes de langage comme des faits (Austin, 1991).
Mais dans le présent cas, il s'agit de bénir les enfants jumeaux en évitant de les traiter de
facon inséparable (le pasteur protestant interviewé dit : « Je n‘ai pas de marasa, mais deux
petits. Dieu ne m'a pas donné de marasa, mais deux enfants normaux ») et en les considérant
comme des enfants normaux par le simple fait de nier une fois pour toutes leur gémellité a
lissue de leur naissance (« puisque jai déja exercé mon autorité en disant a l'issue de leur
naissance que je n'avais pas de marasa, ceux-ci nont aucun pouvoir sur nous », déclare le
pasteur).

23. Les fillettes jumelles que je croisais sur mon chemin ainsi qu'a proximité des eaux de source communes
quand j'étais enfant s'appellent respectivement Brinette (Brinet) et Brinaline (Brinalin).

Anthropologie des savoirs des Suds 74



D'apres les échanges informels que jai eus avec une femme catholique nullipare?* et selon
les données recueillies aupres des parents interviewés dans le cadre de cette étude, le mot
marasa comporte une dimension magique et imprécative. Du point de vue de ces personnes,
lorsqu'on utilise ce mot créole pour s'adresser aux enfants jumeaux ou pour parler d'eux en
leur présence, on peut activer leur pouvoir maléfique virtuel. Le discours qui comporte ce
mot est percu comme une imprécation contre les enfants dont la relation gémellaire a été
niée (gémellicide symbolique). La mére catholique, qui a participé a notre enquéte a distance,
raconte :

Je ne considere pas mes enfants comme des jumeaux, mais comme deux en-
fants. Je suis catholique. Parfois, les gens disent que j'ai mis au monde des
marasa, je leur réponds que jai deux enfants. Je ne les traite pas comme des
marasa, car, avant de sortir avec eux, je ne leur fais pas porter le méme véte-
ment. Quand les gens me font savoir que j'ai des marasa, je leur dis : «Ne répéete
pas cela en présence de mes enfants, car ils ne sont pas des marasa.» Le pere
de mes jumeaux est aussi catholique. Il les traite de la méme maniere que moi.
Il ne les considere pas comme des marasa.

Si l'approche coloniale de la gémellité adoptée par les parents chrétiens explique, dans une
large mesure, la disparition progressive d'un certain nombre de représentations, d'attitudes
et de valeurs (par exemple, le rituel de la charité obligatoire?® qui permet aux parents les
plus appauvris de résoudre des problémes matériels et financiers) entourant I'éducation trad-
itionnelle des enfants jumeaus, il n'en demeure pas moins que cette approche épistémicide
(destructrice des savoirs ancestraux associés a I'éducation des enfants jumeaux), cosmo-
logicide (annihilatrice des visions du monde qui sous-tendent la gémellité) et ontologicide
(broyeuse de l'ontologie relationnelle?) permet a ces enfants d'échapper a des comporte-
ments discriminatoires et insultants de la part des non-jumeaux (enfants et adultes), aux
attitudes culpabilisantes (les parents chrétiens ne les accusent pas d'étre responsables des

24. Quelgues jours apres ma rencontre fortuite avec cette personne sur le campus d'une université occidentale
en décembre 2023, je lui ai demandé de me mettre en lien avec des meres de jumeaux. Elle ma donné son
accord sans aucune hésitation. A mon grand étonnement, elle n'a contacté personne au sujet de ma demande.
C'est en janvier 2024 gu'elle m’a dit étre née d’'un accouchement gémellaire. Je lui ai dit : «Ou se marasa!» (tu
es une jumelle). Elle a ricané. Elle m'a dit que sa mére avait nié sa relation gémellaire avec son frere. Elle n'a pas
accepté de me mettre en lien avec sa maman afin de me permettre de lui poser quelques questions sur la fagon
dont elle a élevé ses jumeaux. Je dois noter que cette jumelle qui manifeste clairement une attitude auto-gémel-
licidaire prépare une thése de doctorat.

25. D'apres le houngan Mezal Sapo, si la mére ne souscrit pas au rituel de la charité, ses enfants jumeaux la
feront tomber malade : «On emmeéne les marasa au marché de crainte gqu'ils ne fassent du mal a leur maman.
On ne peut pas ne pas demander la charité avec ces enfants. Si la maman ne le fait pas, ils 'empécheront de
régler ses activités physiques. La mére de jumeaux a toujours de I'embonpoint (note du traducteur : la meére qui
respecte les injonctions et les interdits de la gémellité). Une femme qui a accouché de marasa n'a pas besoin
d’avoir les moyens, car ces enfants la nourrissent durant son sommeil. Les marasa sont des diables. »

26. Ici, l'ontologie relationnelle se caractérise par la non-séparation de la gémellité et de la divinité, de la gémel-
lité et de I''maginaire, de la gémellité et de la nature, etc.

Anthropologie des savoirs des Suds 75



problémes de santé des autres), a la violence physique corrective due a la jalousie?, ainsi
guaux conséquences du mythe de l'égalité totale. Mais, comme nous l'avons déja écrit,
l'objectif de ces parents est de désorciériser leurs enfants afin de supprimer leurs pouvoirs
maléfiques innés. Les enfants jumeaux non identiques (jumeaux dizygotes) sont ceux qui
sont les plus exposés aux moqueries et aux discriminations, bien qu'ils soient aussi craints.
En ce qui me concerne, javais I'habitude de me moquer de deux faux jumeaux quand j'étais
enfant. Je les traitais de marasa bra (jumeaux des bois) tout en craignant d'étre touché par
leurs pouvoirs magiques.

Lattitude dénégatrice manifestée par les parents catholiques et protestants envers la gémel-
lité ne doit pas nous empécher de comprendre que celle-ci a aussi partie liée avec la spiritu-
alité chrétienne, d'apres les faits collectés par Alfred Métraux (1958 : 130) : « [...]. Les jumeaux
sont représentés par des images de Come et Damien, les jumeaux martyrs. Saint Nicolas
(qui a ressuscité les trois enfants que le méchant boucher avait mis au saloir) passe pour
étre leur pere, et Sainte Claire, leur mere. Pour obtenir une faveur des marassa, il convient
de s'adresser a Saint Nicolas, la face tournée vers le levant. » L'auteur poursuit (1958 : 134) :
«Une fois par an, le jour des Rois, le samedi saint ou a la Noél, la famille qui compte des
marassa vivants ou morts est obligée, sous peine de « chatiment », de leur offrir un “manger
marassa “. »

N'en déplaise aux chrétiens et aux chrétiennes catholiques qui promeuvent une foi éthérée,
il existe entre le vodou et le catholicisme une relation de commensalisme explicative de la
genese de celui-la a I'époque coloniale européenne, relation grace a laquelle il a pu survivre
et évoluer.

Si cette relation est bénéfique pour le vodovu, elle n'est pas pour autant nuisible pour le cath-
olicisme colonial et postcolonial auquel celui-la a emprunté des éléments de croyances,
de rites et de symboles. Par exemple, Saint COme et Saint Damien sont des entités spiritu-
elles qui nourrissent l'imaginaire sans limites qui entoure les Iwa marasa (Hurbon, 1993). Le

27. Les parents sont persuadés que la jalousie peut inciter un jumeau (une jumelle) a envo(ter son frere jumeau
ou sa sceur jumelle. Les enfants jumeaux dont les parents sont des protestants ou des catholiques ne sont pas
exposeés a la violence physique corrective due a la jalousie de I'un envers l'autre, car ces parents nient le fait
gue I'un puisse faire du mal a I'autre. Par contraste, les parents vodouisants ne supportent pas que I'un de leurs
enfants jumeaux se laisse emporter par la jalousie au point de faire du mal a son propre frére ou a sa propre
sceur. Certains d’entre eux battent le (la) coupable afin de le (la) forcer a avouer son charme. D’autres font pres-
sion sur I'enfant jaloux afin de le faire passer a I'aveu. lls croient que seul le (la) coupable est capable de guérir
savictime. Le houngan Aman Saint-Val témoigne de la jalousie infantile des jumeaux (peut-étre qu'il a parlé des
siens) : «Llun des enfants jumeaux peut rendre l'autre malade. Si tu constates que I'un est plus beau que l'autre
en disant par exemple : « Regarde, Pierre est plus beau que Paul », demain tu verras que celui-la est atteint de
problemes : il est devenu laid, il a des maux de ventre. Ou encore : il est devenu nonchalant. Pour découvrir qui
est le coupable, tu exerces des pressions sur le jumeau coupable. Tu lui dis : « Situ ne guéris pas untel, je vais te
fouetter, je vais faire ceci, je vais faire cela. ». Dans la soirée, le coupable passe une petite feuille sur le malade.
Celui-ci a recouvré sa santé. »

Anthropologie des savoirs des Suds 76



tolérantisme du vodou lui a permis de résister aux campagnes de violence et de destruction
de toutes sortes dont il a fait I'objet aux époques coloniale et postcoloniale. Il s'oppose a l'in-
tolérantisme du catholicisme « civilisateur » qui se manifeste par la ségrégation religieuse
(« Nous navons pas le droit de nous méler aux esclaves de Satan. ») et par la politique de
destruction des mythes, des croyances, des rituels, des objets sacrés (technocide?®, Damus,
2021d) et de la cosmogonie du vodou.

Le gémellicide symbolique dont font l'objet les jumeaux et les jumelles nés de parents
catholiques et l'attitude auto-gémellicidaire de ces enfants sont dus au fait que la pensée
cosmogonique qui sous-tend la gémellité en Hati est profondément enracinée dans le vodou.
Il faut également noter que les campagnes anti-superstitieuses déshumanisantes organisées
conjointement par I'Eglise catholique et le bras séculier (Price, 1898 ; Métraux, 1958 ; Hurbon,
1972) ont aussi eu un impact psychologique sur les familles catholiques haitiennes?. En
refusant de sur-sémantiser les naissances gémellaires et de les insérer dans une pensée
complexe comme le font les vodouisants, ces derniéres croient ipso facto pouvoir supprimer
ou bloquer le potentiel de mal de leurs enfants jumeaux. En agissant ainsi, elles établissent
une ligne de démarcation entre les jumeaux nés de parents vodouisants et ceux nés de par-
ents chrétiens. Jai dit a la jumelle catholique : « Tu ne comptes pas répondre a mes questions

28. Le processus de destruction des objets sacrés du vodou date de I'époque coloniale. Apres I'indépendance,
I'Eglise catholique, le protestantisme (I'Armée du Salut, le pentecétisme, le baptisme...) et les gouvernements
néo-colonistes sont les principaux responsables du démantelement de ces objets. Dans un livre contre le vo-
dou, le pere Carl-Edward Peters (1960) écrit : « |l faut vraiment détruire tout : briser bouteilles, cruches, déchirer
les images, arracher et brller poteaux et croix, emporter les pierres, enlever les colliers, écraser les cayes-loas,
couper les bois servis, profaner tout ce qui est « servi » superstitieusement. » L'écrivain haitien Hannibal Price
(1843-1893) témoigne de son épogue persécutrice : «De 1865 a 1867, je suis entré dans quatre hounforts de la
plaine : a cette époque le Gouvernement du président Geffrard continuait encore sa campagne contre les dan-
seurs du vaudou, faisant saisir et briler les drapeaux, les tambours, tout le matériel des sociétés, faisant arréter
et emprisonner comme cannibale, comme anthropophage, tout individu réputé a tort ou a raison, papa-loi ou
maman-loi. Les rares hounforts qui pouvaient échapper a I'active surveillance de la police devaient étre des lieux
sacro-saints ou le fétichisme proscrit serait conservé dans toute sa pureté primitive» (1898, 2012 : 142).

29. Sous la dictature d’Elie Lescot (1941-1946), I'Eglise catholique exigeait que ses ouailles fassent le serment
connu sous le nom de «rejetés» par lequel elles devaient anathémiser le vodou. Elle leur demandait de purifier
leur foi en la débarrassant des impuretés religieuses : «Moi, devant Dieu présent dans le tabernacle, devant le
Pére qui le représente, je renouvelle les promesses de mon baptéme. La main sur I'Evangile, je fais serment de
ne jamais donner un manger-loa quelconque, de ne pas assister a une cérémonie vaudou quelconque, de ne
jamais participer a un service-loa de quelque maniere que ce soit.

Je fais serment de faire détruire ou de détruire le plus vite possible tous les fétiches et objets de superstition,
s'ily en a sur moi, dans ma maison, dans mon habitation. En un mot, je fais serment de ne jamais m'abaisser a
quelque pratigue superstitieuse que ce soit

(Pour les personnes mariées.). Je promets en outre d'élever tous mes enfants, sans exception, dans la religion
catholique et romaine, hors de toute superstition, me soumettant pleinement a I'enseignement de cette Sainte
Eglise.

Et je promets, avec la grace de Dieu, de rester fidéle a mon serment jusqu'a la mort» (cité par Métraux, 1958 :
302-303).

Anthropologie des savoirs des Suds 77



sur la gémellité ? » Elle a répondu : « Ma mere ne veut pas répondre. Elle n'aime pas aborder
ce sujet. » Le discours catéchétique suivant, quon utilisait autrefois dans les campagnes,
témoigne clairement que les marasa sont considérés comme des petits diables pour la sim-
ple et bonne raison qu'ils font l'objet de soin de la part des parents vodouisants :

Qui est le principal esclave de Satan? — Le principal esclave de Satan, c'est le
houngan.

Quel est le nom que les houngans donnent a Satan? — Les noms que les houn-
gans donnent a Satan sont Loa, anges, saints, morts, marassa.

Pour quelle raison les houngans prennent-ils les noms d'anges, de saints, et de
morts pour les donner a Satan? — Les houngans prennent les noms d'anges, de
saints, de morts, pour les donner a Satan afin de nous tromper facilement.

Comment les gens servent-ils Satan? — En péchant, en faisant des maléfices,
de la magie, des «mangers-loa», des «mangers-les-anges », des «mangers-ma-
rassa».

Avons-nous le droit de nous méler aux esclaves de Satan? — Non, parce que ce
sont des malfaiteurs, ce sont des menteurs comme Satan.*°

La naissance gémellaire est percue par les familles vodouisantes comme un événement
(ré)générateur et réparateur de liens social et ancestral. Si les pouvoirs des jumeaux et des
jumelles doivent étre maintenus, c'est parce que la relation gémellaire de ces enfants sym-
bolise la fertilité, la prospérité, la chance, d'une part, et, d'autre part, restaure symbolique-
ment et concretement I'narmonie entre les humains et les Iwa, ainsi qu'entre le lien ancestral

30. Texte cité par Métraux (1958 : 299).

Anthropologie des savoirs des Suds 78



entre Haiti et la Guinée®' (I'Afriqgue mythique), lequel a été rompu par la traite négriére. Hurbon
(1972 : 151) se demande d'ou vient la puissance attribuée aux jumeaux : « Justement, dit-il,
la plupart des mythologies africaines font état de I'importance des Jumeaux. Symboles de la
perfection et de I'équilibre, les Jumeaux renvoient en effet au temps primordial, aux origines
du monde et de 'homme, ou chaque étre allait par couple et ou le danger d'inharmonie — a
guelgue niveau que ce soit — était écarté. »

31. La chanson multiséculaire suivante, qui est chantée durant les cérémonies en I'honneur des marasa, indique
que leurs parents et les autres membres de la communauté socio-linguistico-épistémique leur attribuent une
dimension divine en leur demandant, de maniere implicite, de régénérer et de réparer les liens social et ancestral
brisés (on peut dire que cette chanson s'adresse aussi aux Iwa marasa qu'incarnent les enfants jumeaux) :

Marasa elo

M'pa genyen manman isit pou pale pou mwen
Marasa elo

Mwen kite manman mwen lan peyi Gelefre
Marasa elo

Mwen kite fanmi mwen lan peyi Gelefre

M’pa genyen fanmi pou pale pou mwen
Marasa elo

Mwen pa genyen paran

Sa ka pale pou mwen

Marasa elo (texte cité par Métraux, 1958 : 136).
Marasa élo

Ici je n'ai pas de mere pour parler en mon nom
Marasa élo

Ma mere est demeurée la-bas en Afrique
Marasa élo

Ma famille est restée la-bas en Afrique.

Je n‘ai pas de famille pour parler en mon nom
Marasa élo

Je n‘ai pas de parents pour parler en mon nom

Marasa élo (traduction de Laroche, 1988 : 274).

Anthropologie des savoirs des Suds 79



A gauche: Cruches/plat marasa (crédit photo: Aman Saint-Val).

A droite: Vévé marasa (image fournie par la mambo Dieuvela Etienne).

CONCLUSION

Cette étude préliminaire dédiée a la gémellité en milieu rural haitien m’'a permis de faire deux
grands constats : 1) pour les vodouisants, les marasa appartiennent au monde des humains
(rites d’humanisation, rites d'intégration...) et au monde des Iwa (chansons de supplication,
culte des marasa, objet de crainte...); 2) du point de vue des chrétiens, les enfants jumeaux
ne doivent pas osciller entre univers des humains et univers de « Satan » (destruction post-
natale de leur relation gémellaire). Lattitude des vodouisants, des catholiques et des protest-
ants envers la naissance de deux enfants nés d'une femme le méme jour me fait voir que la
gémellité est un phénomene biologique faisant l'objet d'une interprétation culturelle et sociale
dont dépendent la qualité de I'éducation et la survie de ces nouveau-nés®. Siles parents cath-
oliques et protestants nient le pouvoir magique de leurs enfants jumeaux et des mots créoles
utilisés pour exprimer leur dualité ou leur inséparabilité symbolique, c’est parce qu'ils croient
gue ce pouvoir est bien réel. Si la jumelle catholique dont j‘ai parlé supra a refusé de me parler
de sa relation avec son frere jumeau et de I'impact sur son développement psychologique et
affectif de la négation de leur gémellité par sa maman, c'est parce qu'elle est persuadée que
les enfants jumeaux sont des sorciers-nés® et que leur pouvoir maléfique virtuel peut étre

32. «Des cas de jumeaux sont considérés depuis toujours comme une source de malédiction. Pour 'ethnie An-
tambahoaka, les jumeaux de Mananjary, localité du Sud-Est de Madagascar, sont encore rejetés par la société.
Si on ne les met plus a mort comme autrefois, ils sont toujours mal pergus et abandonnés » écrivent Kouakou
Bah, Fanny (2018). Ils poursuivent : «Si de nos jours, on ne tue plus les jumeaux a Mananjary, ils sont toujours
mal vus. Les chefs de clan ne demandent plus de tuer les jumeaux comme auparavant. En revanche, ils or-
donnent aux parents d'élever leurs jumeaux en dehors de la communauté, c'est-a-dire de quitter la ville avec eux,
de les faire adopter ou de les placer dans un centre d’accueil. Le plus important pour eux actuellement, c’'est de
ne pas les voir réder autour de la case du roi coutumier. »

33. Je lui ai dit : « Tu as déja envo(ité ta maman?» Elle m'a répondu : « Pourquoi je dois I'envodter?» (poukisa
pou m'kenbe I'?).

Anthropologie des savoirs des Suds 80



actualisé (en ce qui la concerne, elle doit craindre de devenir sorciére bien qu’elle soit dotée
d'un prénom ayant une dimension déprécative®).

Contrairement aux parents chrétiens, les parents vodouisants n'ignorent pas volontairement
la gémellité de leurs enfants. En d'autres termes, ils ne se privent pas de concepts et de théor-
ies populaires permettant de saisir la condition gémellaire de ces derniers dans les filets du
langage. C'est parce qu'ils s'opposent a l'injustice testimoniale et herméneutique auto-infligée
(Damus, 2024) envers leurs enfants jumeaux que les vodouisants, et notamment les plus
pauvres, leur permettent de survivre. La crainte d'étre envodtés par les marasa, les rites (rituel
de la charité, rites d'intégration...), le culte et les offrandes dont bénéficient ces enfants sont
les principaux facteurs explicatifs de leur durabilité humaine. En effet, poussés par la volonté
de respecter les normes sociales injonctives et proscriptives, leurs parents ne manquent pas
a leur devoir de prendre soin d'eux sur les plans matériel, affectif, spirituel et symbolique.

34. Elle s'appelle Marie-Claire. En I'appelant ainsi, ses parents ont neutralisé ses pouvoirs sataniques innés en la
considérant comme une enfant de Sainte Marie et de Sainte Claire, qui représentent respectivement la mere de
Jésus (de tous les enfants nés de parents chrétiens) et la meére des jumeaux. En la plagant sous la bénédiction
de ces saintes catholiques, ses parents l'ont par le fait méme différenciée des jumeaux issus de la cuisse de
«Satan » qu'«adorent les vodouisants ». D'aprées le vodou dahoméen (béninois), Shango, une divinité yoruba, est
le pere des enfants jumeaux.

Anthropologie des savoirs des Suds 81



REFERENCES

Austin, John Langshaw (1991). Quand dire, c’est faire. Paris : Seuil.
Bastien, Rémy (édition princeps 1951, 1985). Le paysan haitien et sa famille. Paris : Karthala.

Damus, Obrillant (2024). "Regenerative and restorative pedagogy: The foundation of a new
contract for cognitive justice”. UNESCO, Prospects. https://doi.org/10.1007/s11125-024-
09683-y.

Damus, Obrillant (2023). «Les dimensions imprécative, déprécative et performative du
discours religieux des titulaires de savoirs locaux et ancestraux en Haiti : enjeux de
pouvoir» (Imprecative, deprecative, and performative dimensions of religious discourse
of holders of local knowledge in Haiti: power issues), dans Damus, Obrillant, Giang,
Chen, Duffé Montalvan, Aura Luz, Sdnchez-Antonio, Juan Carlos, Wulf, Christoph (dir.),
Anthropologie des savoirs des Suds, n° 1. Plaidoyer pour les pédagogies régenératrices et
réparatrices. Sherbrooke (Canada) : Les Editions de I'Université de Sherbrooke (EDUS),
ISSN : 2817-4070, pp. 217 — 237, URI : http://hdl.handle.net/11143/20540, DOI : https://
doi.org/10.17118/11143/20540.

Damus, Obrillant (2021a). Anthropologie de I'accouchement a domicile. Les meres, les
matrones et les sages-hommes traditionnels d'Haiti prennent la parole. Pointe-a-Pitre :
Presses Universitaires des Antilles.

Damus, Obrillant (2021b). « 'atelier de dialogue local, une technique d’enquéte pour la pro-
motion de la santé materno-infantile », Etudes caribéennes [Online], 48 | Avril 2021, Online
since 30 April 2021, connection on 16 February 2024. URL : http://journals.openedition.
org/etudescaribeennes/20898; DOI: https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.20898.

Damus, Obrillant (2021c). « Réflexions sur la tolérance et I'intolérance épistémico-ontolo-
giques », Etudes caribéennes [En ligne], 50 | mis en ligne le 15 décembre 2021, consulté
le 05 juin 2022. URL : http://journals.openedition.org/etudescaribeennes/22597; DOI :
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597.

Damus, Obrillant (2021d). Towards an epistemological alliance for the decolonization
of knowledge of the global South and the global North. UNESCO's Futures of Educa-
tion Ideas LAB. Retrieved from https://en.unesco.org/futuresofeducation/ideas-lab/
damus-epistemological-alliance-decolonization-knowledge-global-South-global-North.

Georges, Anglade (1974). Lespace haitien. Québec : Presses de I'Université du Québec.
Hurbon, Laénnec (1993). Les mystéres du vaudou. Paris : Gallimard.
Hurbon, Laénnec (1972). Dieu dans le vaudou haitien. Paris : Payot.

Laroche, Maximilien (1988). Le Patriarche, le Marron et la Dossa. Québec : Université Laval,
GRELCA.

Anthropologie des savoirs des Suds 82


https://doi.org/10.1007/s11125-024-09683-y
https://doi.org/10.1007/s11125-024-09683-y
http://hdl.handle.net/11143/20540
https://doi.org/10.17118/11143/20540
https://doi.org/10.17118/11143/20540
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.20898
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597
https://en.unesco.org/futuresofeducation/ideas-lab/damus-epistemological-alliance-decolonization-knowledge-global-South-global-North
https://en.unesco.org/futuresofeducation/ideas-lab/damus-epistemological-alliance-decolonization-knowledge-global-South-global-North

Kouakou Bah, Jean-Pierre, Fanny, Navouon (2018). «Impact de la perception des jumeaux
sur leur prise en charge socio-sanitaire chez les Sénoufo de Céte d'lvoire». Antropo, 39,
97-103. www.didac.ehu.es/antropo.

Métraux, Alfred (1958). Le vaudou haitien. Paris : Gallimard.

Mennesson-Rigaud, Odette (1952). «Etude sur le culte des Marassas en Haiti», Zaire, N° 6,
pp. 597-621. Bruxelles.

Nikiema, Aude, Degorce, Alice, Sawadogo, Honorine (2016). «Les méres de jumeaux autour
des mosquées a Ouagadougou : réappropriations, mobilités et mutations urbaines», Les
Cahiers d'Outre-Mer [En ligne], 274 | Juillet-Décembre, mis en ligne le 01 juillet 2019,
consulté le 23 janvier 2024. URL : http://journals.openedition.org/com/7839; DOI :
https://doi.org/10.4000/com.7839

Nikiema, Aude, Sawadogo, Honorine Pegdwendé (2019). «Les meéres de jumeaux en si-
tuation de mendicité a Ouagadougou», EchoGéo [En ligne], 50 | 2019, mis en ligne le 31
décembre 2019, consulté le 23 janvier 2024. URL : http://journals.openedition.org/echo-
geo/18366; DOI : https://doi.org/10.4000/echogeo.18366.

Ouedraogo, Adama (2020). « Perceptions, connaissances et attitudes concernant les nais-
sances gémellaires en Afrique subsaharienne : le cas du Burkina Faso et du Sénégal »,
Dialogue /3 (no 229), pp.185-204.

Peters, Carl-Edward (1960). La Croix contre I'asson. Port-au-Prince : Imprimerie La Phalange.

Price, Hannibal (1898, 2012). De la réhabilitation de la race noire par la République d’Haliti.
Fardin : Port-au-Prince.

Price-Mars, Jean (1946). « Culte des Marassas». Afroamerica, 1, Nos. 1 and 2, pp. 41-49.
Mexico.

Price, Hannibal (1898, 2012). De la réhabilitation de la race noire par la République d’Haiti.
Fardin : Port-au-Prince.

Anthropologie des savoirs des Suds 83


https://doi.org/10.4000/echogeo.18366
https://www.cairn.info/publications-de-Adama-Ouedraogo--686135.htm
https://www.cairn.info/revue-dialogue.htm
https://www.cairn.info/revue-dialogue-2020-3.htm

	La gémellité en milieu rural haïtien : enjeux de pouvoir et pouvoirs en jeu 
	Introduction 
	Aspects méthodologiques
	Résultats
	Le pouvoir attribué aux enfants jumeaux

	Le pouvoir des enfants jumeaux : entre maintien et neutralisation 
	Conclusion 
	Références 


