
Titre: La gémellité en milieu rural haïtien : enjeux de pouvoir 
et pouvoirs en jeu
Auteur: Obrillant Damus, Université de Sherbrooke, Université 
Laval, Université d’État d’Haïti
Revue: Anthropologie des savoirs des Suds, numéro 2
Dossier: Le rôle des savoirs du Sud dans la durabilité  
humaine, écologique et planétaire
Numéro dirigé par Obrillant Damus (Université d’État d’Haïti, 
Université de Sherbrooke, Université Laval), Christine  
Focquenoy Simonnet (Université Lille 2), Chen Qiang  
(Université de Sanya), Joseph P. Saint-Fleur (Académie de 
Lille), Catherine Thomas (Association Comprendre et Soigner 
en Situation Transculturelle), Renata de Melo Rosa (Instituto 
Maria Quitéria)
Éditeur: Les Éditions de l’Université de Sherbrooke (ÉDUS)
Année: 2025
Pages: 61 - 83
ISSN: 2817-4070
URI: https://hdl.handle.net/11143/23277
DOI: https://doi.org/10.17118/11143/23277

 Cet ouvrage est mis à disposition selon les termes de la licence Creative 
Commons Attribution 4.0 International.



62Anthropologie des savoirs des Suds

La gémellité en milieu rural haïtien : enjeux de pou-
voir et pouvoirs en jeu

Obrillant Damus, Université de Sherbrooke, Université Laval, Université d’État 
d’Haïti
Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca, Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca

Résumé : La gémellité est un phénomène biologique faisant l’objet d’une interprétation culturelle et sociale dont 
dépendent la qualité de l’éducation et la survie des marasa1 (jumeaux, jumelles). Les connaissances, croyances, 
attitudes et représentations ancestrales entourant la gémellité participent activement à la survie et à la durabi-
lité humaine des marasa haïtiens. Les maigres données collectées m’ont permis de découvrir que la condition 
gémellaire prend essentiellement sens dans le creuset de la religion ancestrale (le vodou) et des religions dites 
de salut comme le catholicisme et le protestantisme. Le phénomène de gémellité est ancré dans des enjeux de 
pouvoir pluriels et dans une pensée aux dimensions multiples. L’objectif principal de cet article est d’analyser ces 
enjeux de pouvoir qui sous-tendent les représentations de la naissance gémellaire, ainsi que les pouvoirs en jeu.

Mots-clés : gémellité, marasa (enfants jumeaux), milieu rural haïtien, enjeux de pouvoir, pouvoirs en jeu, reli-
gions.

Twinning in rural Haiti: power issues and powers at stake

Summary: Twinning is a biological phenomenon subject to cultural and social interpretation on which the qua-
lity of education and the survival of marasa2 (twins) depend. The knowledge, beliefs, attitudes and ancestral 
representations surrounding twinning actively participate in the survival and human sustainability of Haitian 
marasa. The meager data collected allowed me to discover that the twin condition essentially takes on meaning 
in the crucible of ancestral religion (vodou) and so-called salvation religions such as Catholicism and Protestan-
tism. The phenomenon of twinning is anchored in plural power issues and in thinking with multiple dimensions. 
The main objective of this article is to analyze these power issues which underlie the representations of twin 
birth, as well as the powers at play.

Keywords: twinning, marasa (twin children), rural Haitian environment, power issues, powers at stake, religions.

1.  Dans ce texte, j’ai écrit marasa avec un s. Il se prononce de la même manière que la graphie traditionnelle qui 
contient deux s : marassa.

2.   In this text, I wrote marasa with one s. It is pronounced in the same way as the traditional spelling which 
contains two s: marassa.

mailto:Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca
mailto:Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca


63Anthropologie des savoirs des Suds

La gemelidad en las zonas rurales de Haití : cuestiones de poder y poderes en juego

Resumen: La gemelidad es un fenómeno biológico sujeto a interpretaciones culturales y sociales, del que de-
penden la calidad de la educación y la supervivencia de los marasa3 (gemelos y gemelas). Los conocimientos, 
creencias, actitudes y representaciones ancestrales en torno a la gemelidad desempeñan un papel activo en la 
supervivencia y la sostenibilidad humana de los marasa haitianos. Los escasos datos que recogí me permitieron 
descubrir que la condición gemelar adquiere esencialmente sentido en el crisol de la religión ancestral (vudú) y 
las llamadas religiones de salvación, como el catolicismo y el protestantismo. El fenómeno de gemelidad está 
enraizado en múltiples cuestiones de poder y en múltiples dimensiones del pensamiento. El principal objetivo 
de este artículo es analizar las cuestiones de poder que subyacen en las representaciones de los nacimientos 
gemelares, así como en los poderes en juego.

Palabras clave : gemelidad, marasa (niños gemelos), medio rural de Haití, posturas de poder, poderes en juego, 
religiones.

3.  En este texto, he escrito marasa con una s. Se pronuncia igual que la grafía tradicional, que contiene dos s: 
marassa.



64Anthropologie des savoirs des Suds

Introduction

Du fait qu’elles n’ont pas accès à l’échographie obstétricale, la majorité des femmes enceintes 
vivant en milieu rural haïtien ignorent le nombre d’enfants qu’elles portent dans leur utérus. 
Les inégalités sociales, économiques (de nombreuses femmes enceintes n’ont pas d’argent 
pour aller faire une échographie dans un laboratoire privé qui ne leur est même pas access-
ible spatialement), culturelles, géographiques, épistémiques (les femmes rurales ignorent 
qu’elles portent une grossesse multiple à l’exception de celles qui perçoivent les galipettes 
de deux fœtus dans leur ventre ou qui font un rêve prémonitoire annonçant un accouche-
ment gémellaire4) d’accès à cette méthode d’exploration intra-corporelle expliquent l’absence 
de représentations associées à la grossesse gémellaire, d’après plusieurs enquêtes menées 
successivement en 2012, 2023 et 2024 auprès de divers acteurs dont les matrones, les houn-
gans et les parents de jumeaux.

Dans les dispensaires ruraux, les auxiliaires en santé et les infirmières peuvent demander 
aux femmes, qui sont éligibles à l’échographie fœtale, de se rendre dans un hôpital public 
dont la majorité sont pratiquement exclues, à cause de la pénurie d’argent, de l’éloignement 
géographique et du manque d’intérêt pour le service offert5. Il faut rappeler ici que l’appar-
eil d’échographie est souvent en panne, qu’il n’est pas possible d’en faire profiter toutes les 
femmes enceintes qui en font la demande6 et que par ailleurs l’échographiste n’est pas tou-
jours disponible au sein d’une institution hospitalière publique en Haïti.

Dans un contexte de pauvreté biomédicale, la naissance gémellaire est donc, dans la grande 
majorité des cas, un événement imprévu, surprenant et inédit. En effet, c’est à l’issue de la 
naissance d’un premier bébé à domicile que certaines matrones se sont doutées que la mère 
n’avait pas encore fini d’accoucher en tenant compte de la reprise des contractions utérines 
et de la dureté abdominale. L’accouchement de jumeaux (vrais et faux jumeaux) est interprété 
comme un « miracle » et une « bénédiction » non seulement par les parents de ces enfants 

4.  L’infirmière Marie Soleil, qui est aussi matrone, déclare à ce sujet : « Il y a des femmes enceintes qui disent 
avoir déjà su qu’elles mettraient au monde deux enfants grâce à un rêve prémonitoire. D’autres viennent nous 
dire qu’elles ressentent le mouvement d’un fœtus de chaque côté de leur ventre. Cela veut dire que ces femmes 
ont déjà pensé à un accouchement gémellaire avant de venir nous voir. Alors, nous confirmons leur supposi-
tion. »

5.  Certaines femmes enceintes se font suivre par des matrones et consultent au moins une fois un médecin 
ou une infirmière pour s’assurer qu’elles pourront accoucher de leur futur bébé à la maison, d’après un atelier de 
dialogue local organisé en 2020 à Bainet avec des mères (Damus, 2021a).

6.  Marie Soleil déclare à ce propos : « Je travaille dans un service de consultation prénatale. Nous avons un 
appareil d’échographie. À cause du nombre élevé de demandes de sonographie formulées par les femmes 
enceintes, nous ne pouvons pas satisfaire tout le monde. Nous sélectionnons les femmes les plus vulnérables 
pour leur faire bénéficier d’une sonographie tous les vendredis. Nous pratiquons 5 sonographies chaque vendre-
di. Deux gynécologues sont affectés au service. Ils se relaient. Si le « docteur » n’est pas disponible, ils peuvent 
faire des sonographies à sa place. »



65Anthropologie des savoirs des Suds

mais aussi par les autres membres de la communauté socio-linguistico-épistémique7. Si la 
gémellité n’est pas seulement un phénomène biologique mais aussi une construction sociale 
et culturelle, je dois me poser la question que voici, qui est une question centrale : quelles sont 
les rivalités et les enjeux de pouvoir qui sous-tendent la condition gémellaire en Haïti ? Cette 
question m’amène à formuler les deux hypothèses fondamentales suivantes :

1) les connaissances, croyances, attitudes et représentations ancestrales entourant la 
gémellité participent activement à la survie et à la durabilité humaine des marasa (jumeaux, 
jumelles) haïtiens ;

2) le phénomène de gémellité est ancré dans des enjeux de pouvoir pluriels et dans une 
pensée aux dimensions multiples (religieuse, symbolique, magique, médicale, mythologique, 
technique, etc.) que je vais analyser à la lumière de l’observation précoce non armée et des 
faits récemment collectés de manière intentionnelle.

Aspects méthodologiques

Le choix de collecter, de manière consciente, des données sur la construction sociale de 
la gémellité s’explique par le fait que, lorsque j’étais enfant puis adolescent, je fréquentais 
et observais des jumelles et des jumeaux au sein de ma communauté rurale dénommée 
Arnoux. J’ai été fortement marqué par le comportement verbal et non verbal des adultes et 
des autres enfants non jumeaux vis-à-vis de ces enfants jumeaux. Bien qu’ils restent intacts, 
mes souvenirs et mes observations précoces autour de la gémellité ne m’ont pas dispensé 
de faire plusieurs petites enquêtes conscientes sur ce thème passionnant.

C’est pourquoi, en 2012, j’ai organisé une enquête par entretien auprès d’une trentaine de 
matrones et d’un sage-homme traditionnel à Jean-Rabel. Lors d’un focus group (à cette 
époque, je n’avais pas encore conçu la méthode de l’atelier de dialogue local) organisé avec 
huit de ces personnes, j’ai collecté des données sur la naissance des enfants jumeaux. Trois 
matrones m’ont fait part de leurs savoirs pratiques ou expérientiels à ce sujet. Lors d’un atel-
ier de dialogue local tenu en 2016 à Jean-Rabel (Damus, 2021b) sur des thèmes multiples 
comme l’accouchement à domicile, l’allaitement et la gestion de la biodiversité, deux matrones 
ont pris la parole pour exposer à tour de rôle, le cas d’un accouchement gémellaire qui s’est 
déroulé à domicile. L’une d’elles a aidé une femme à accoucher de jumeaux mort-nés.

7.  On entend par cette expression un groupe d’individus qui ont en commun un instrument de communication 
communément appelé langue, un ensemble de savoirs, de valeurs, de croyances, de visions et de conceptions 
du monde.



66Anthropologie des savoirs des Suds

Afin d’enrichir et de compléter ces données sur la gémellité, j’ai réalisé en décembre 2023 
et janvier 2024 une enquête à distance à laquelle ont pris part individuellement un houngan 
de Jacmel (père d’enfants jumeaux), un houngan d’Arnoux, une infirmière de Belladère, qui 
est aussi matrone (je lui donne le pseudonyme de Marie Soleil), un pasteur protestant (père 
de faux jumeaux qui vit à Thomonde), une infirmière de l’Artibonite (ex-responsable de la 
santé maternelle), une mère catholique de faux jumeaux vivant à Thomonde, des parents de 
jumelles (habitant dans une communauté rurale dénommée Dos Pomme. La mère est prot-
estante, le père, vodouisant) et trois médiateurs de terrain : une femme rurale de Bainet, un 
médecin-feuille8 de Miragoâne et un homme de Jean-Rabel dont la belle-mère est vodouisante 
(mambo9). Contrairement à la paysanne qui m’a transmis des éléments de connaissances 
personnelles sur le phénomène à l’étude, les deux autres médiateurs se sont contentés de 
reformuler verbalement aussi fidèlement que possible, les réponses recueillies, à l’aide d’un 
guide d’entretien directif que je leur ai donné, auprès des acteurs de leur communauté, car 
ceux-ci ne voulaient pas être enregistrés.

J’ai utilisé WhatsApp pour collecter ces matériaux primaires en créole sur la gémellité. Les 
réponses aux questions ont été enregistrées sur le téléphone des participant.e.s avant d’être 
envoyées sur le mien. Je les ai retranscrites manuellement et intégralement. J’ai traduit du 
créole en français les extraits d’entretien utilisés dans cet article.

Résultats

Le pouvoir attribué aux enfants jumeaux

Mes observations précoces et les données que j’ai consciemment collectées me permettent 
de relever que les parents de jumeaux et les autres acteurs de la communauté socio-linguis-
tico-épistémique où naissent et grandissent ces enfants savent que ceux-ci possèdent un 
pouvoir surnaturel inné qui se manifeste tantôt de manière maléfique (ces enfants peuvent 
faire du mal à leur frère jumeau ou à leur sœur jumelle, à leurs parents, voire à des non-pro-
ches. La communauté oblige ces derniers à manifester à leur égard une attitude bienveil-
lante), tantôt de manière bénéfique (ces enfants sont capables d’entretenir la santé de leur 

8.  Un médecin-feuille est un guérisseur qui utilise des plantes (et/ou des prières) pour soigner (phytothérapeute 
traditionnel) ou pour opérer des guérisons. Les médecins-feuilles n’utilisent pas de lwa-guérisseurs pour guérir 
des maladies, à la différence des mambos ou des houngans.

9.  Une mambo est une femme mystique qui joue un rôle dans le dénouement des accouchements difficiles. 
C’est une femme médecin traditionnel qui doit être possédée par un lwa-guérisseur pour traiter des malades et 
réaliser des accouchements difficiles.



67Anthropologie des savoirs des Suds

mère et de faire prospérer ses activités commerciales10). Le pouvoir maléfique des enfants 
jumeaux est un pouvoir virtuel, car sa manifestation multiforme dépend du non-respect des 
normes et des règles prohibitives et injonctives associées à la condition gémellaire.

Parmi ces mesures interdictives et prescriptives, qui participent à la survie et à la durabilité 
humaine de ces enfants, il convient de présenter à grands traits ici :

a) la mère ou le père d’un enfant jumeau ne doit pas les fouetter sous peine de tomber mal-
ade. Mais d’après Métraux (1958 : 132), « les jumeaux acceptent d’être punis pour une faute 
qu’ils ont réellement commise »;

b) la mère ou le père ne doit pas prendre soin d’un jumeau au détriment de l’autre (les enfants 
jumeaux doivent être traités de façon égalitaire de crainte de susciter la jalousie11 de l’un 
contre l’autre. Ils peuvent rendre malades leurs parents si leurs besoins matériels ne sont pas 
satisfaits de façon égalitaire12);

c) les parents s’interdisent de procéder à la séparation physique et affective des enfants 
jumeaux (ils doivent être élevés sous le même toit13 et scolarisés dans la même école);

10.  Le médiateur de Jean-Rabel résume en ces mots les informations recueillies auprès de sa belle-mère, qui 
exerce le métier de mambo : « Pour les acteurs de la communauté, le fait d’avoir des marasa est une chance 
inouïe. Tout le monde aimerait en avoir. Tes activités commerciales fleurissent si tu as des marasa. Dès que 
tu touches tes produits, tu les vends. » Selon les résultats d’enquêtes réalisées par Oudreago (2020) sur les re-
présentations des naissances gémellaires en Afrique Subsaharienne, « pour de nombreux parents, les jumeaux 
apporteraient de l’abondance à travers une augmentation de la richesse matérielle. »

11.   Si la beauté de l’un est admirée au détriment de l’autre, celui-ci envoûtera celui-là. Il peut, par exemple, 
l’empêcher de marcher : « Paul court partout dans le pays, tandis que Pierre ne marche pas. Tu dois faire une 
illumination (liminasyon) en te présentant devant le coupable. Pierre marchera. »

12.  Parmi les nombreux témoignages collectés à ce sujet, il convient de citer celui du houngan Aman Saint-
Val : « Les marasa ont du pouvoir sur leurs parents. S’ils disaient « papa, je voulais manger une poule » et que 
celui-là faisait semblant d’oublier leur demande, il pourrait avoir les yeux bouchés, douloureux et entièrement 
rouges sans que ceux-ci ne soient heurtés contre quelque chose. Si le papa leur achète des chaussures et des 
vêtements de couleurs différentes et si le vêtement de l’un est plus joli que celui de l’autre, celui-ci pourra rendre 
ce papa malade. »

13.  Le témoignage du houngan Mezal Sapo est illustratif à cet égard : « On ne doit pas séparer un jumeau de 
son frère ou de sa sœur après leur naissance. Ils sont dangereux : l’un peut faire du mal à l’autre. Si l’un est pla-
cé chez quelqu’un, l’autre sera affecté. Par exemple, ce dernier ne pourra jamais marcher. Ou encore : l’un peut 
condamner l’autre à ne jamais marcher. L’un fera du mal à l’autre. »



68Anthropologie des savoirs des Suds

d) les parents et les autres membres de la communauté socio-linguistico-épistémique s’ab-
stiennent de louer la beauté physique d’un jumeau ou d’une jumelle au détriment de l’autre14 ;

e) il est interdit aux parents, sous peine d’être atteints d’une maladie, de se soustraire au rituel 
de la charité (qu’ils soient riches ou pauvres, les parents doivent demander la charité en se 
rendant avec leurs bébés jumeaux dans un marché local15 ou dans un endroit où se trouve 
un saint afin de leur préparer un repas communément appelé manje marasa (nourriture des 
jumeaux). Malheureusement, ce rituel d’intégration sociale serait en voie de disparition à 

14.  Père de faux jumeaux dont il a réalisé l’accouchement, le houngan Aman Saint-Val raconte à ce propos : 
« L’un des enfants jumeaux peut rendre l’autre malade. Si tu constates que l’un est plus beau que l’autre en 
disant par exemple : « Regarde, Pierre est plus beau que Paul », demain tu verras que celui-là est atteint de pro-
blèmes : il est devenu laid, il a des maux de ventre. Ou encore : il est devenu nonchalant. »

15.  Le médecin-feuille Julio Bleus résume en ces termes les propos sur la venue au monde des marasas re-
cueillis auprès de deux hommes respectivement âgés de 70 et 80 ans : « Selon les vieux hommes que j’ai inter-
rogés, même si les parents sont des millionnaires ils doivent demander la charité afin de préparer un repas à 
leurs enfants jumeaux. Ces derniers ne veulent pas que leurs parents utilisent les ingrédients culinaires qui sont 
déjà disponibles à la maison. Il est donc obligatoire de demander l’aumône. Les parents doivent le faire afin de 
préparer le repas des marasa (manje marasa). Afin de demander la charité, les deux parents se rendent dans 
un marché en portant chacun un enfant sur la hanche. D’habitude, ils commencent à demander l’aumône sur le 
chemin conduisant à ce marché. » Mezal abonde dans le même sens que Julio Bleus : « On peut aller mendier 
avec les jumeaux dans un marché ou dans un endroit où il y a un saint. Les gens donnent de l’argent aux en-
fants. On doit leur préparer un petit chaudron de nourriture (ti chodyè manje). »

Au Burkina Faso, la gémellité est traditionnellement entourée de deux principaux rituels : le rituel du repas et le ri-
tuel de la charité : « on retient l’organisation de repas fait de mets particuliers : sauce de sésame, galettes, etc. […] 
En plus du partage de repas, il y a le rite de présentation des jumeaux à la communauté qui consiste pour la 
mère à se promener avec ses jumeaux sur une place publique, notamment le marché, et faire une quête symbo-
lique. » (Nikiema, Sawadogo, 2019). Elles se rendent aussi à proximité des mosquées afin de quêter avec leurs 
enfants jumeaux (Nikiema, Degorce, Sawadogo, 2016). Toutes ces pratiques rituelles existent dans les autres 
pays d’Afrique de l’Ouest comme le Sénégal (Oudreago, 2020) et en Côte d’Ivoire, notamment dans les milieux 
urbains.

L’anthropologue ivoirien Bah Jean-Pierre Kouakou a répondu à la question de savoir si chez les Sénoufo, les pa-
rents demandent la charité avec leurs enfants jumeaux : « La question que vous posez relève d’un fait actuel et 
observable en zone urbaine. Elle est pratiquée par certaines mères qui éprouvent des difficultés financières liées 
à la prise en charge de leurs jumeaux. En effet, ceux-ci constituent un prétexte bien trouvé pour demander la 
charité. Mais dans la tradition sénoufo, les jumeaux dits bénéfiques sont craints et vénérés ; ce qui peut amener 
certaines personnes à leur faire des offrandes (en nature ou en numéraire) en vue d’attirer leur bénédiction sur 
elles. C’est peut-être cette perception des jumeaux dont se servent les mères pour demander la charité en ville. »

En Haïti, la charité avec les jumeaux ne se pratique pas seulement de manière formelle mais aussi de manière 
implicite (demander la charité en français, mande charite an fransè). « Demander la charité en français », c’est 
recourir à des stratégies discursives pour demander de l’aide de manière sous-entendue. La mère de jumelles 
protestante interviewée raconte : « Nous demandons la charité avec les jumelles. Nous demandons la charité en 
français. Des amis de bonne volonté nous ont fait la charité à plusieurs reprises. »



69Anthropologie des savoirs des Suds

cause de l’intolérance ontologique et épistémique (Damus, 2021c) des protestants16 et des 
catholiques) ; 

f) après la naissance des jumeaux ou des jumelles, il faut les emmener chez leurs grands-par-
ents paternels ou maternels afin de leur faire bénéficier d’une cérémonie religieuse d’accep-
tation et d’intégration. Il paraît que certains parents (d’après les données collectées sous ma 
supervision par le médiateur17 de Jean-Rabel) lient la marche tardive de leurs bébés jumeaux 
au non-respect de cette norme qui a suscité la colère des entités spirituelles protectrices de 
la famille (lwa fanmi, esprits protecteurs de la famille). Ils doivent penser que ces enfants 
doivent être présentés aux esprits (lwa) protecteurs du « lakou » ou de l’« habitation » (bitasyon) 
des grands-parents lors d’une cérémonie. Pour leur permettre de marcher, les parents ont 
recours à un rituel vulgairement appelé plat sèk à leur arrivée sur le territoire grand-paternel 
ou grand-maternel. Il s’agit d’un rite d’intégration du monde social et du monde des esprits, 
et de réconciliation entre les lwa et leurs multiples enfants18 (le père ou la mère des jumeaux ; 
les jumeaux) qui se manifeste par l’offre d’un repas à ces esprits habitant le lakou ainsi qu’aux 
personnes présentes.

Dès le début du processus d’un accouchement de jumeaux, les conduites interdictives 
témoignent déjà du pouvoir attribué à ces bébés, comme le fait de ne pas sectionner le cor-
don ombilical du premier avant la naissance du second (la section tardive du cordon ombil-
ical du premier jumeau est enchâssée dans une pensée symbolique qui consiste à ne pas 

16.  Une femme protestante dit à propos du rituel de la charité : « Les gens qui ne vont pas à l’église (les païens, 
les vodouisants) ont l’habitude d’aller mendier avec les enfants jumeaux dans un marché. Ceux qui vont à 
l’église ne le font pas. Ils prennent soin des leurs. Ils les habillent de la même manière. »

17. Ce médiateur de terrain raconte : « Les enfants jumeaux qui viennent de naître doivent être emmenés chez 
leurs grands-parents paternels ou maternels afin d’organiser une cérémonie en leur faveur ou de leur permettre 
de recevoir des « recettes ». Il y a des parents qui m’ont dit que leurs bébés jumeaux n’avaient pas marché. Ils 
les ont emmenés sur le lakou de leurs propres parents afin de leur permettre de bénéficier d’un plat sèk. Après 
cela, ils ont fait s’asseoir leurs bébés. Ceux-ci ont commencé à ramper.

Pour préparer un plat sèk, on met du maïs torréfié, des pistaches, de la cassave, du poisson boucané (un pois-
son qui s’appelle chirurgien) dans un van (laye). On prépare un akasan avec du maïs, mais cet akasan est diffé-
rent de celui qu’on a l’habitude de consommer à Port-au-Prince. Pour préparer cet akasan, on moud le maïs, on y 
ajoute du café sucré et du café amer, du riz et du haricot rouge. Une fois préparé, le plat sèk réalisé à l’intention 
des enfants jumeaux est déposé quelque part pendant deux à trois jours. Après l’écoulement de cette période, 
on jette par terre une partie de la nourriture et on donne aux gens les restes. Si les bébés jumeaux sont âgés d’au 
moins six mois, on leur donne à manger une partie du plat sèk. » Le repas des jumeaux (manje marasa) prouve 
que ceux-ci bénéficient des offrandes de la part des parents qui résistent à la colonisation de la gémellité.

18.  Les pitit kay (les enfants de la case ou de la maison, du lakou, du bitasyon). Lieu de rassemblement des 
enfants de la case (pitit kay), le terme de lakou a été décrit par le géographe Georges Anglade (1974) et par 
l’ethnographe Rémy Bastien (1951, 1985). Pour ce dernier, « le lakou sert à désigner un ensemble d’habitations 
occupées, en règle générale, par une seule famille » (1985 : 44). La lecture des travaux de Anglade et mes ob-
servations en milieu rural m’ont permis de comprendre que le lakou ne se définit pas seulement par des liens de 
consanguinité mais encore par des liens de territorialité.



70Anthropologie des savoirs des Suds

le séparer de son frère ou de sa sœur qui est en train de naître) et le fait d’empêcher la mère 
d’être entourée de trop de personnes (dans ce second cas, il s’agit d’une mesure scientifique-
ment correcte, car la présence de nombreuses personnes sur le lieu de l’accouchement peut 
perturber le processus physiologique en empêchant la sécrétion de l’ocytocine).

Le pouvoir magique des jumeaux se manifeste aussi de manière centripète, car ces enfants 
se protègent contre les attaques lycanthropiennes (attaques de loup-garou dont peuvent être 
victimes les enfants non jumeaux). S’ils sont atteints d’une maladie surnaturelle, ils peuvent 
s’en guérir, contrairement aux enfants dits normaux. Ce pouvoir protéiforme est étroitement 
associé aux origines spirituelles ancestrales de la gémellité. Les données discursives col-
lectées auprès de titulaires de savoirs ancestraux (houngans, matrones), ainsi qu’auprès de 
parents protestants et catholiques qui eux-mêmes élèvent des jumeaux montrent clairement 
que la gémellité est fortement enracinée dans la spiritualité vodoue. D’après Angélina Exantus, 
une matrone de Jean-Rabel, certaines familles gémellarisées  sont persuadées que leurs 
enfants sont le don ou l’incarnation d’un esprit communément appelé lwa ou lafrik  (entité 
spirituelle vodoue). Elle raconte : « Il y a des parents qui disent que leurs enfants jumeaux leur 
ont été donnés par un lwa. Je les entends dire cela. Je leur dis toujours que ces enfants sont 
des dons de Dieu. Ils disent qu’ils sont des dons de lafrik. Le terme de lafrik renvoie aux lwa. » 

De son côté, le houngan (gangan, ongan) Mezal Sapo déclare : « Les marasa sont des ‘’bêtes’’ 
invincibles. Les démons ne peuvent pas les ‘’manger’’. N’importe quel démon ne peut pas 
le faire. Le démon qui peut manger un marasa possède aussi un esprit (lwa) qui s’appelle 
masa. Les marasa sont nés avec cet esprit. » Puisque l’esprit ancestral dénommé masa est 
un esprit guérisseur, les marasa qui représentent leur incarnation sont des médecins-nés 
(houngans, mambos). Mezal se porte garant du pouvoir thérapeutique des marasa en disant : 
« Si tu es malade et si une personne qui possède un lwa masa (qui est possédée par un lwa 
masa) passe chez toi pour te traiter n’atteint pas son objectif, il te sera difficile d’obtenir la 
guérison ailleurs, car les marasa n’ont pas besoin de beaucoup de choses pour te guérir : ils 
(elles) utilisent des fèy nan bwa (feuilles de plantes sauvages). » Les marasa, qui font l’objet 
d’un culte19 (Price-Mars, 1946 ; Mennesson-Rigaud, 1952 ; Métraux, 1958) ayant résisté à l’in-
tolérance ontologique et épistémique des chrétiens d’après les données les plus récentes, 
sont de « grands mystères », des esprits qui seraient supérieurs aux divinités du vodou. « Ils 

19.  D’après les informations fournies par un médiateur de terrain, ce culte n’a pas encore totalement disparu. 
Selon Hurbon (1972 : 151), il paraît qu’il était encore vivace dans les années 70 : « Toute famille qui a le privilège 
d’avoir des enfants-jumeaux, même dans son ascendance la plus lointaine, est tenue d’offrir chaque année – la 
plupart du temps à Noël ou en janvier – un service en l’honneur des Jumeaux. […] ». Pour ma part, il s’agit d’une 
généralisation abusive, car les familles chrétiennes possédant des jumeaux font exception à cette règle. Selon 
Bastien (1951, 1985 : 151), le culte des marasa aurait déjà disparu dans les années 50 : « Lorsque les jumeaux 
meurent, la vénération dont ils ont été l’objet de leur vivant ne cesse pas : ils reçoivent des offrandes annuelles, 
on leur adresse des prières et des invocations. Le culte des jumeaux était donc important dans les familles, 
même quand celles-ci ne conservaient pas le souvenir d’avoir réellement eu des jumeaux parmi leurs ancêtres. »



71Anthropologie des savoirs des Suds

sont invoqués et salués au début d’une cérémonie, tout de suite après Legba ; en certaines 
régions, à Léogane notamment, ils ont la préséance sur cette divinité », note Métraux (1958 : 
129). Le témoignage suivant livré en décembre 2023 par le houngan Saint-Val au sujet de 
l’exceptionnalité des enfants jumeaux montre que les faits ci-dessus collectés par l’ethnog-
raphe Alfred Métraux dans les années 40 et 50 n’ont pas pris une ride : « Quoi que tu décides 
de réaliser, tu dois t’adresser d’abord aux marasa, ensuite au Bon Dieu et, enfin, aux lwa. Si tu 
as à faire une promesse (pwomès), tu dois passer par les marasa. J’ai des enfants jumeaux 
de sexe différent. Ils auront bientôt trois ans et demi. C’est moi qui ai accouché leur mère. »

La vocation médicale et médiumnique, la dimension divine20 et le pouvoir réel ou supposé des 
marasa s’expriment clairement à travers certains chants vodous très populaires particulière-
ment dans les milieux ruraux. L’un des chants que j’avais l’habitude d’écouter quand j’étais 
enfant est le suivant :

Marasa ginen pa janm pè moun o

Depi marasa ginen al chache fèy nan bwa pou l bouyi te li

Timoun, granmoun ki brè l mèt dòmi nan kafou twa jou,twa nuit o

dyab pa gendwa pwoche

(Les marasa de Guinée n’ont jamais craint les gens

S’ils vont cueillir des feuilles dans les bois pour préparer leur thé

Même si les enfants et les adultes qui en boivent dorment dans un carrefour

Pendant trois jours et trois nuits

Le diable ne s’en approchera pas)

Les bébés marasa qui n’ont pas eu la chance de survivre sont devenus des anges, des lwa ou 
des zombis. Leurs parents doivent les nourrir lors d’une cérémonie, d’une danse, d’un service 
ou lors d’un bichèt21 en l’honneur des lwa. Julio Breus résume, à ce sujet, les propos recueillis 
auprès de ses informateurs :

20.  Chez les Sénoufo de Côte d’Ivoire, les marasa sont divinisés et la gémellité est symbolisée par deux paniers 
attachés l’un à l’autre (n’gadann) qui font l’objet d’adoration (Kouakou Bah, Fanny, 2018). En Haïti, les marasa 
sont représentés par un vèvè (dessin symbolique et magique), par des cruches (Métraux, 1958) et par trois plats 
(plat marasa) interreliés dont le troisième plat symbolise le dossou ou la dossa, c’est-à-dire le garçon ou la fille 
ayant pris naissance après les jumeaux.

21.  « Le bichèt est un repas léger (soutni kè). Quand un serviteur de lwa n’a pas encore suffisamment de moyens 
pour organiser une danse ou un service, il fait un bichèt auquel les lwa sont invités à participer. Même à l’occa-
sion d’une danse ou d’un service, le serviteur de lwa peut préparer un bichèt. Il y met toutes sortes de choses : 
petits bonbons, tablèt, cassave, bobori, akasan, bouillie de farine, bouillie de farine de maïs, café amer, café doux, 
etc. Parfois on y ajoute du cola. Le bichèt peut être accompagné d’une casserole (chodyè) d’aliments cuits. Une 
poule peut être égorgée en l’honneur de maître carrefour. On peut boucaner de la patate, de l’igname, du taro à 
l’entrée (barrière) de la maison. »



72Anthropologie des savoirs des Suds

Une femme peut perdre ses marasa bra. Quand nous organisons un repas (man-
je lwa), une danse et un service pour les lwa, nous en profitons pour préparer 
un repas pour ces marasa. On l’appelle manje lezanj (nourriture pour les anges). 
On utilise plusieurs sortes de produits pour le préparer  : le manioc, la patate, 
l’igname, des bananes de tous genres, le taro. Parfois on y ajoute un morceau 
de giraumont. On y ajoute un morceau de viande. Il peut s’agir d’un morceau de 
poule. On appelle ce repas tchaka, manje lezanj, manje zonbi. Telle est donc la 
nourriture qui est offerte aux marasa bra.

La chanson suivante, que m’a donnée Mezal Sapo, attribue au lwa masa (marasa) le pouvoir 
de faire disparaître les ténèbres et de résoudre les difficultés de la vie :

Masa nou nan nwa eee ; marasa kay la nou nan nwa eee

Marasa papa limen balèn pou klere moun (bis)

(Marasa, nous sommes dans les ténèbres ; Marasa, nous sommes dans les ténèbres

Papa Marasa, allume ta bougie pour nous éclairer (bis)).

Les jumelles (marasa kay) d’un couple de paysans (crédit photo : Marie Soleil).

Le pouvoir des enfants jumeaux : entre maintien et 
neutralisation

Le pouvoir des enfants jumeaux n’est pas invincible : il peut faire l’objet d’un rite d’annihilation 
de la part de leurs parents. Si après la naissance de ces enfants, leurs parents oscillent entre 
maintien et neutralisation de leur pouvoir, ils finissent toujours par le laisser en l’état, voire le 



73Anthropologie des savoirs des Suds

renforcer, afin de les protéger contre les attaques surnaturelles. Certains parents leur font 
bénéficier d’un rite de renforcement de leur pouvoir inné qui consiste à les laver (baigner) avec 
l’eau de lavage de leur corps en vue de les protéger contre le diable22. La conservation de leur 
pouvoir, au nom de la tradition, permet aux enfants marasa d’en tirer des avantages matériels, 
affectifs et symboliques. D’une manière générale, les parents vodouisants accroissent et 
protègent le pouvoir des gamins nés d’une grossesse gémellaire. Ils connaissent le rite de 
neutralisation de leur pouvoir, lequel consiste à leur donner à consommer des feuilles ou 
de la nourriture déposée sur des feuilles préalablement utilisées pour couvrir une chaudière 
(casserole, marmite), mais ils ne le pratiquent pas.

Mais, d’après les informations recueillies, les marasa ont aussi le pouvoir de ne pas se laisser 
dépouiller de leur pouvoir énigmatique. Le houngan Aman Saint-Val déclare : « Les marasa ne 
veulent pas manger de feuilles. Si on leur donne à manger des feuilles et si on leur fait man-
ger de la nourriture sur des feuilles utilisées pour couvrir une chaudière, ils ne pourront pas 
faire de mal aux gens. On peut cuire du riz avec des feuilles. Les marasa jettent ces feuilles 
avant de manger le riz. Si on anéantit leur pouvoir à la naissance, ils ne pourront pas agir 
magiquement contre les gens. » Les informateurs interviewés par Julio Breus confirment que 
certains marasa peuvent échapper au rite de suppression de leur pouvoir magique et mys-
tique. Il les résume en ces mots : « Les parents veulent détruire le pouvoir de leurs marasa. 
Pour atteindre leur objectif, ils leur donnent à manger des feuilles. Mais certains marasa ne 
veulent pas en manger. »

Lors d’un bain rituel, on peut soit neutraliser le pouvoir des marasa, soit le fortifier. Quand 
ces enfants deviendront plus grands, on pourra réduire la puissance de leur pouvoir renforcé. 
Ama Saint-Val en témoigne :

Pendant qu’on baigne les marasa, on peut les débarrasser de leur pouvoir. On 
peut aussi en profiter pour les rendre plus puissants. Pour préparer ce bain, il 
faut acheter des choses. Les marasa dont le pouvoir a été renforcé sont toujours 
bruyants, se donnent souvent l’un à l’autre des coups. Quand ils auront sept ou 
huit ans, on pourra diminuer leur force. Alors, on leur donne un autre bain. Il en 
va de même pour un garde qu’on fait porter à un enfant afin de le protéger contre 
un loup-garou qui voulait le manger. Après un certain temps, il faut réduire la 
puissance du garde.

Si contrairement aux parents vodouisants, les parents catholiques et protestants ayant mis 
au monde des enfants jumeaux nient la gémellité de ces enfants, c’est parce que celle-ci est 

22.  Julio Breus résume en ces termes les informations collectées auprès de ses informateurs : « D’abord, la 
mère et le père font chacun sa toilette. Ensuite, ils mélangent les eaux de lavage de leur corps. Enfin, ils les uti-
lisent pour laver (baigner) celui de leurs enfants jumeaux afin de les protéger contre le mauvais-œil. Celui-ci est 
un diable, un loup-garou. » D’après le houngan Aman Saint-Val, on utilise une gamelle (ganmèl) préalablement 
creusée dans un tronc d’arbre pour laver les marasa. Elle représente leur bassine (kivèt).



74Anthropologie des savoirs des Suds

étroitement associée au vodou. Il faut admettre que ce dernier est la nappe phréatique qui 
nourrit les représentations individuelles et collectives de la naissance gémellaire, laquelle 
est un événement inattendu pour beaucoup de familles. D’après les parents chrétiens inter-
viewés, le pouvoir des marasa est intiment lié à la reconnaissance de leur gémellité incarnée 
par les mots créoles marasa et masa (deux variantes du même mot). En effet, ces mots sont 
essentiellement coulés dans le moule de la pensée symbolique et magique et dans le principe 
de non-séparabilité ontologique (par exemple, les enfants jumeaux portent des vêtements et 
des chaussures identiques. Ils doivent grandir sous le même toit. La première syllabe de 
leur prénom est commune23…). En évitant de les utiliser, les catholiques et les protestants 
insèrent leurs enfants jumeaux dans un processus de démarassatisation (la gémellité de ces 
enfants doit être niée ou symboliquement détruite), de négation ontologique (négation de leur 
nature d’enfants jumeaux), voire de dédiabolisation (puisqu’ils sont considérés comme des 
sorciers-nés, des esprits incarnés, des petits dieux, ces enfants doivent être dédiabolisés).

L’analyse des matériaux primaires recueillis auprès de parents chrétiens m’a permis de voir 
qu’ils rejettent complètement les conduites injonctives et interdictives permettant de gérer la 
gémellité de leurs enfants et qu’ils manifestent une attitude déprécative envers les discours 
respectueux de l’emploi du mot marasa, de sa variante et de ses déclinaisons (marasa kay, 
marasa bra, masa fèy, marasa ginen...). La dimension déprécative et performative du discours 
de ces parents s’apparente à celle du discours religieux des médecins traditionnels auquel 
une étude a été consacrée (Damus, 2023). Dans les deux cas, il s’agit de briser une malédic-
tion, de bénir et de considérer certains actes de langage comme des faits (Austin, 1991). 
Mais dans le présent cas, il s’agit de bénir les enfants jumeaux en évitant de les traiter de 
façon inséparable (le pasteur protestant interviewé dit : « Je n’ai pas de marasa, mais deux 
petits. Dieu ne m’a pas donné de marasa, mais deux enfants normaux ») et en les considérant 
comme des enfants normaux par le simple fait de nier une fois pour toutes leur gémellité à 
l’issue de leur naissance (« puisque j’ai déjà exercé mon autorité en disant à l’issue de leur 
naissance que je n’avais pas de marasa, ceux-ci n’ont aucun pouvoir sur nous », déclare le 
pasteur).

23.  Les fillettes jumelles que je croisais sur mon chemin ainsi qu’à proximité des eaux de source communes 
quand j’étais enfant s’appellent respectivement Brinette (Brinèt) et Brinaline (Brinalin).



75Anthropologie des savoirs des Suds

D’après les échanges informels que j’ai eus avec une femme catholique nullipare24 et selon 
les données recueillies auprès des parents interviewés dans le cadre de cette étude, le mot 
marasa comporte une dimension magique et imprécative. Du point de vue de ces personnes, 
lorsqu’on utilise ce mot créole pour s’adresser aux enfants jumeaux ou pour parler d’eux en 
leur présence, on peut activer leur pouvoir maléfique virtuel. Le discours qui comporte ce 
mot est perçu comme une imprécation contre les enfants dont la relation gémellaire a été 
niée (gémellicide symbolique). La mère catholique, qui a participé à notre enquête à distance, 
raconte :

Je ne considère pas mes enfants comme des jumeaux, mais comme deux en-
fants. Je suis catholique. Parfois, les gens disent que j’ai mis au monde des 
marasa, je leur réponds que j’ai deux enfants. Je ne les traite pas comme des 
marasa, car, avant de sortir avec eux, je ne leur fais pas porter le même vête-
ment. Quand les gens me font savoir que j’ai des marasa, je leur dis : « Ne répète 
pas cela en présence de mes enfants, car ils ne sont pas des marasa. » Le père 
de mes jumeaux est aussi catholique. Il les traite de la même manière que moi. 
Il ne les considère pas comme des marasa.

Si l’approche coloniale de la gémellité adoptée par les parents chrétiens explique, dans une 
large mesure, la disparition progressive d’un certain nombre de représentations, d’attitudes 
et de valeurs (par exemple, le rituel de la charité obligatoire25 qui permet aux parents les 
plus appauvris de résoudre des problèmes matériels et financiers) entourant l’éducation trad-
itionnelle des enfants jumeaux, il n’en demeure pas moins que cette approche épistémicide 
(destructrice des savoirs ancestraux associés à l’éducation des enfants jumeaux), cosmo-
logicide (annihilatrice des visions du monde qui sous-tendent la gémellité) et ontologicide 
(broyeuse de l’ontologie relationnelle26) permet à ces enfants d’échapper à des comporte-
ments discriminatoires et insultants de la part des non-jumeaux (enfants et adultes), aux 
attitudes culpabilisantes (les parents chrétiens ne les accusent pas d’être responsables des 

24.  Quelques jours après ma rencontre fortuite avec cette personne sur le campus d’une université occidentale 
en décembre 2023, je lui ai demandé de me mettre en lien avec des mères de jumeaux. Elle m’a donné son 
accord sans aucune hésitation. À mon grand étonnement, elle n’a contacté personne au sujet de ma demande. 
C’est en janvier 2024 qu’elle m’a dit être née d’un accouchement gémellaire. Je lui ai dit : « Ou se marasa ! » (tu 
es une jumelle). Elle a ricané. Elle m’a dit que sa mère avait nié sa relation gémellaire avec son frère. Elle n’a pas 
accepté de me mettre en lien avec sa maman afin de me permettre de lui poser quelques questions sur la façon 
dont elle a élevé ses jumeaux. Je dois noter que cette jumelle qui manifeste clairement une attitude auto-gémel-
licidaire prépare une thèse de doctorat.

25.  D’après le houngan Mezal Sapo, si la mère ne souscrit pas au rituel de la charité, ses enfants jumeaux la 
feront tomber malade : « On emmène les marasa au marché de crainte qu’ils ne fassent du mal à leur maman. 
On ne peut pas ne pas demander la charité avec ces enfants. Si la maman ne le fait pas, ils l’empêcheront de 
régler ses activités physiques. La mère de jumeaux a toujours de l’embonpoint (note du traducteur : la mère qui 
respecte les injonctions et les interdits de la gémellité). Une femme qui a accouché de marasa n’a pas besoin 
d’avoir les moyens, car ces enfants la nourrissent durant son sommeil. Les marasa sont des diables. »

26.  Ici, l’ontologie relationnelle se caractérise par la non-séparation de la gémellité et de la divinité, de la gémel-
lité et de l’imaginaire, de la gémellité et de la nature, etc.



76Anthropologie des savoirs des Suds

problèmes de santé des autres), à la violence physique corrective due à la jalousie27, ainsi 
qu’aux conséquences du mythe de l’égalité totale. Mais, comme nous l’avons déjà écrit, 
l’objectif de ces parents est de désorciériser leurs enfants afin de supprimer leurs pouvoirs 
maléfiques innés. Les enfants jumeaux non identiques (jumeaux dizygotes) sont ceux qui 
sont les plus exposés aux moqueries et aux discriminations, bien qu’ils soient aussi craints. 
En ce qui me concerne, j’avais l’habitude de me moquer de deux faux jumeaux quand j’étais 
enfant. Je les traitais de marasa bra (jumeaux des bois) tout en craignant d’être touché par 
leurs pouvoirs magiques.

L’attitude dénégatrice manifestée par les parents catholiques et protestants envers la gémel-
lité ne doit pas nous empêcher de comprendre que celle-ci a aussi partie liée avec la spiritu-
alité chrétienne, d’après les faits collectés par Alfred Métraux (1958 : 130) : « [...]. Les jumeaux 
sont représentés par des images de Côme et Damien, les jumeaux martyrs. Saint Nicolas 
(qui a ressuscité les trois enfants que le méchant boucher avait mis au saloir) passe pour 
être leur père, et Sainte Claire, leur mère. Pour obtenir une faveur des marassa, il convient 
de s’adresser à Saint Nicolas, la face tournée vers le levant. » L’auteur poursuit (1958 : 134) : 
« Une fois par an, le jour des Rois, le samedi saint ou à la Noël, la famille qui compte des 
marassa vivants ou morts est obligée, sous peine de « châtiment », de leur offrir un ‘’manger 
marassa ‘’. » 

N’en déplaise aux chrétiens et aux chrétiennes catholiques qui promeuvent une foi éthérée, 
il existe entre le vodou et le catholicisme une relation de commensalisme explicative de la 
genèse de celui-là à l’époque coloniale européenne, relation grâce à laquelle il a pu survivre 
et évoluer.

Si cette relation est bénéfique pour le vodou, elle n’est pas pour autant nuisible pour le cath-
olicisme colonial et postcolonial auquel celui-là a emprunté des éléments de croyances, 
de rites et de symboles. Par exemple, Saint Côme et Saint Damien sont des entités spiritu-
elles qui nourrissent l’imaginaire sans limites qui entoure les lwa marasa (Hurbon, 1993). Le 

27.  Les parents sont persuadés que la jalousie peut inciter un jumeau (une jumelle) à envoûter son frère jumeau 
ou sa sœur jumelle. Les enfants jumeaux dont les parents sont des protestants ou des catholiques ne sont pas 
exposés à la violence physique corrective due à la jalousie de l’un envers l’autre, car ces parents nient le fait 
que l’un puisse faire du mal à l’autre. Par contraste, les parents vodouisants ne supportent pas que l’un de leurs 
enfants jumeaux se laisse emporter par la jalousie au point de faire du mal à son propre frère ou à sa propre 
sœur. Certains d’entre eux battent le (la) coupable afin de le (la) forcer à avouer son charme. D’autres font pres-
sion sur l’enfant jaloux afin de le faire passer à l’aveu. Ils croient que seul le (la) coupable est capable de guérir 
sa victime. Le houngan Aman Saint-Val témoigne de la jalousie infantile des jumeaux (peut-être qu’il a parlé des 
siens) : « L’un des enfants jumeaux peut rendre l’autre malade. Si tu constates que l’un est plus beau que l’autre 
en disant par exemple : « Regarde, Pierre est plus beau que Paul », demain tu verras que celui-là est atteint de 
problèmes : il est devenu laid, il a des maux de ventre. Ou encore : il est devenu nonchalant. Pour découvrir qui 
est le coupable, tu exerces des pressions sur le jumeau coupable. Tu lui dis : « Si tu ne guéris pas untel, je vais te 
fouetter, je vais faire ceci, je vais faire cela. ». Dans la soirée, le coupable passe une petite feuille sur le malade. 
Celui-ci a recouvré sa santé. »



77Anthropologie des savoirs des Suds

tolérantisme du vodou lui a permis de résister aux campagnes de violence et de destruction 
de toutes sortes dont il a fait l’objet aux époques coloniale et postcoloniale. Il s’oppose à l’in-
tolérantisme du catholicisme « civilisateur » qui se manifeste par la ségrégation religieuse 
(« Nous n’avons pas le droit de nous mêler aux esclaves de Satan. ») et par la politique de 
destruction des mythes, des croyances, des rituels, des objets sacrés (technocide28, Damus, 
2021d) et de la cosmogonie du vodou.

Le gémellicide symbolique dont font l’objet les jumeaux et les jumelles nés de parents 
catholiques et l’attitude auto-gémellicidaire de ces enfants sont dus au fait que la pensée 
cosmogonique qui sous-tend la gémellité en Haïti est profondément enracinée dans le vodou. 
Il faut également noter que les campagnes anti-superstitieuses déshumanisantes organisées 
conjointement par l’Église catholique et le bras séculier (Price, 1898 ; Métraux, 1958 ; Hurbon, 
1972) ont aussi eu un impact psychologique sur les familles catholiques haïtiennes29. En 
refusant de sur-sémantiser les naissances gémellaires et de les insérer dans une pensée 
complexe comme le font les vodouisants, ces dernières croient ipso facto pouvoir supprimer 
ou bloquer le potentiel de mal de leurs enfants jumeaux. En agissant ainsi, elles établissent 
une ligne de démarcation entre les jumeaux nés de parents vodouisants et ceux nés de par-
ents chrétiens. J’ai dit à la jumelle catholique : « Tu ne comptes pas répondre à mes questions 

28.  Le processus de destruction des objets sacrés du vodou date de l’époque coloniale. Après l’indépendance, 
l’Église catholique, le protestantisme (l’Armée du Salut, le pentecôtisme, le baptisme…) et les gouvernements 
néo-colonistes sont les principaux responsables du démantèlement de ces objets. Dans un livre contre le vo-
dou, le père Carl-Edward Peters (1960) écrit : « Il faut vraiment détruire tout : briser bouteilles, cruches, déchirer 
les images, arracher et brûler poteaux et croix, emporter les pierres, enlever les colliers, écraser les cayes-loas, 
couper les bois servis, profaner tout ce qui est « servi » superstitieusement. » L’écrivain haïtien Hannibal Price 
(1843-1893) témoigne de son époque persécutrice : « De 1865 à 1867, je suis entré dans quatre hounforts de la 
plaine : à cette époque le Gouvernement du président Geffrard continuait encore sa campagne contre les dan-
seurs du vaudou, faisant saisir et brûler les drapeaux, les tambours, tout le matériel des sociétés, faisant arrêter 
et emprisonner comme cannibale, comme anthropophage, tout individu réputé à tort ou à raison, papa-loi ou 
maman-loi. Les rares hounforts qui pouvaient échapper à l’active surveillance de la police devaient être des lieux 
sacro-saints où le fétichisme proscrit serait conservé dans toute sa pureté primitive » (1898, 2012 : 142).

29.  Sous la dictature d’Élie Lescot (1941-1946), l’Église catholique exigeait que ses ouailles fassent le serment 
connu sous le nom de « rejetés » par lequel elles devaient anathémiser le vodou. Elle leur demandait de purifier 
leur foi en la débarrassant des impuretés religieuses : « Moi, devant Dieu présent dans le tabernacle, devant le 
Père qui le représente, je renouvelle les promesses de mon baptême. La main sur l’Évangile, je fais serment de 
ne jamais donner un manger-loa quelconque, de ne pas assister à une cérémonie vaudou quelconque, de ne 
jamais participer à un service-loa de quelque manière que ce soit.

Je fais serment de faire détruire ou de détruire le plus vite possible tous les fétiches et objets de superstition, 
s’il y en a sur moi, dans ma maison, dans mon habitation. En un mot, je fais serment de ne jamais m’abaisser à 
quelque pratique superstitieuse que ce soit

(Pour les personnes mariées.). Je promets en outre d’élever tous mes enfants, sans exception, dans la religion 
catholique et romaine, hors de toute superstition, me soumettant pleinement à l’enseignement de cette Sainte 
Église.

Et je promets, avec la grâce de Dieu, de rester fidèle à mon serment jusqu’à la mort » (cité par Métraux, 1958 : 
302-303). 



78Anthropologie des savoirs des Suds

sur la gémellité ? » Elle a répondu : « Ma mère ne veut pas répondre. Elle n’aime pas aborder 
ce sujet. » Le discours catéchétique suivant, qu’on utilisait autrefois dans les campagnes, 
témoigne clairement que les marasa sont considérés comme des petits diables pour la sim-
ple et bonne raison qu’ils font l’objet de soin de la part des parents vodouisants :

Qui est le principal esclave de Satan ? — Le principal esclave de Satan, c’est le 
houngan.

Quel est le nom que les houngans donnent à Satan ? — Les noms que les houn-
gans donnent à Satan sont Loa, anges, saints, morts, marassa.

Pour quelle raison les houngans prennent-ils les noms d’anges, de saints, et de 
morts pour les donner à Satan ? — Les houngans prennent les noms d’anges, de 
saints, de morts, pour les donner à Satan afin de nous tromper facilement.

Comment les gens servent-ils Satan ? — En péchant, en faisant des maléfices, 
de la magie, des « mangers-loa », des « mangers-les-anges », des « mangers-ma-
rassa ».

Avons-nous le droit de nous mêler aux esclaves de Satan ? — Non, parce que ce 
sont des malfaiteurs, ce sont des menteurs comme Satan.30

La naissance gémellaire est perçue par les familles vodouisantes comme un événement 
(ré)générateur et réparateur de liens social et ancestral. Si les pouvoirs des jumeaux et des 
jumelles doivent être maintenus, c’est parce que la relation gémellaire de ces enfants sym-
bolise la fertilité, la prospérité, la chance, d’une part, et, d’autre part, restaure symbolique-
ment et concrètement l’harmonie entre les humains et les lwa, ainsi qu’entre le lien ancestral 

30.  Texte cité par Métraux (1958 : 299).



79Anthropologie des savoirs des Suds

entre Haïti et la Guinée31 (l’Afrique mythique), lequel a été rompu par la traite négrière. Hurbon 
(1972 : 151) se demande d’où vient la puissance attribuée aux jumeaux : « Justement, dit-il, 
la plupart des mythologies africaines font état de l’importance des Jumeaux. Symboles de la 
perfection et de l’équilibre, les Jumeaux renvoient en effet au temps primordial, aux origines 
du monde et de l’homme, où chaque être allait par couple et où le danger d’inharmonie – à 
quelque niveau que ce soit – était écarté. »

31.  La chanson multiséculaire suivante, qui est chantée durant les cérémonies en l’honneur des marasa, indique 
que leurs parents et les autres membres de la communauté socio-linguistico-épistémique leur attribuent une 
dimension divine en leur demandant, de manière implicite, de régénérer et de réparer les liens social et ancestral 
brisés (on peut dire que cette chanson s’adresse aussi aux lwa marasa qu’incarnent les enfants jumeaux) :

Marasa elo

M’pa genyen manman isit pou pale pou mwen

Marasa elo

Mwen kite manman mwen lan peyi Gelefre

Marasa elo

Mwen kite fanmi mwen lan peyi Gelefre

M’pa genyen fanmi pou pale pou mwen

Marasa elo

Mwen pa genyen paran

Sa ka pale pou mwen

Marasa elo (texte cité par Métraux, 1958 : 136).

Marasa élo

Ici je n’ai pas de mère pour parler en mon nom

Marasa élo

Ma mère est demeurée là-bas en Afrique

Marasa élo

Ma famille est restée là-bas en Afrique.

Je n’ai pas de famille pour parler en mon nom

Marasa élo

Je n’ai pas de parents pour parler en mon nom

Marasa élo (traduction de Laroche, 1988 : 274).



80Anthropologie des savoirs des Suds

À gauche: Cruches/plat marasa (crédit photo: Aman Saint-Val).

À droite: Vèvè marasa (image fournie par la mambo Dieuvela Étienne).

Conclusion

Cette étude préliminaire dédiée à la gémellité en milieu rural haïtien m’a permis de faire deux 
grands constats : 1) pour les vodouisants, les marasa appartiennent au monde des humains 
(rites d’humanisation, rites d’intégration…) et au monde des lwa (chansons de supplication, 
culte des marasa, objet de crainte…) ; 2) du point de vue des chrétiens, les enfants jumeaux 
ne doivent pas osciller entre univers des humains et univers de « Satan » (destruction post-
natale de leur relation gémellaire). L’attitude des vodouisants, des catholiques et des protest-
ants envers la naissance de deux enfants nés d’une femme le même jour me fait voir que la 
gémellité est un phénomène biologique faisant l’objet d’une interprétation culturelle et sociale 
dont dépendent la qualité de l’éducation et la survie de ces nouveau-nés32. Si les parents cath-
oliques et protestants nient le pouvoir magique de leurs enfants jumeaux et des mots créoles 
utilisés pour exprimer leur dualité ou leur inséparabilité symbolique, c’est parce qu’ils croient 
que ce pouvoir est bien réel. Si la jumelle catholique dont j’ai parlé supra a refusé de me parler 
de sa relation avec son frère jumeau et de l’impact sur son développement psychologique et 
affectif de la négation de leur gémellité par sa maman, c’est parce qu’elle est persuadée que 
les enfants jumeaux sont des sorciers-nés33 et que leur pouvoir maléfique virtuel peut être 

32.  « Des cas de jumeaux sont considérés depuis toujours comme une source de malédiction. Pour l’ethnie An-
tambahoaka, les jumeaux de Mananjary, localité du Sud-Est de Madagascar, sont encore rejetés par la société. 
Si on ne les met plus à mort comme autrefois, ils sont toujours mal perçus et abandonnés » écrivent Kouakou 
Bah, Fanny (2018). Ils poursuivent : « Si de nos jours, on ne tue plus les jumeaux à Mananjary, ils sont toujours 
mal vus. Les chefs de clan ne demandent plus de tuer les jumeaux comme auparavant. En revanche, ils or-
donnent aux parents d’élever leurs jumeaux en dehors de la communauté, c’est-à-dire de quitter la ville avec eux, 
de les faire adopter ou de les placer dans un centre d’accueil. Le plus important pour eux actuellement, c’est de 
ne pas les voir rôder autour de la case du roi coutumier. »

33.  Je lui ai dit : « Tu as déjà envoûté ta maman ? » Elle m’a répondu : « Pourquoi je dois l’envoûter ? » (poukisa 
pou m’kenbe l’ ?).



81Anthropologie des savoirs des Suds

actualisé (en ce qui la concerne, elle doit craindre de devenir sorcière bien qu’elle soit dotée 
d’un prénom ayant une dimension déprécative34).

Contrairement aux parents chrétiens, les parents vodouisants n’ignorent pas volontairement 
la gémellité de leurs enfants. En d’autres termes, ils ne se privent pas de concepts et de théor-
ies populaires permettant de saisir la condition gémellaire de ces derniers dans les filets du 
langage. C’est parce qu’ils s’opposent à l’injustice testimoniale et herméneutique auto-infligée 
(Damus, 2024) envers leurs enfants jumeaux que les vodouisants, et notamment les plus 
pauvres, leur permettent de survivre. La crainte d’être envoûtés par les marasa, les rites (rituel 
de la charité, rites d’intégration…), le culte et les offrandes dont bénéficient ces enfants sont 
les principaux facteurs explicatifs de leur durabilité humaine. En effet, poussés par la volonté 
de respecter les normes sociales injonctives et proscriptives, leurs parents ne manquent pas 
à leur devoir de prendre soin d’eux sur les plans matériel, affectif, spirituel et symbolique.

34.  Elle s’appelle Marie-Claire. En l’appelant ainsi, ses parents ont neutralisé ses pouvoirs sataniques innés en la 
considérant comme une enfant de Sainte Marie et de Sainte Claire, qui représentent respectivement la mère de 
Jésus (de tous les enfants nés de parents chrétiens) et la mère des jumeaux. En la plaçant sous la bénédiction 
de ces saintes catholiques, ses parents l’ont par le fait même différenciée des jumeaux issus de la cuisse de 
« Satan » qu’« adorent les vodouisants ». D’après le vodou dahoméen (béninois), Shango, une divinité yoruba, est 
le père des enfants jumeaux.



82Anthropologie des savoirs des Suds

Références

Austin, John Langshaw (1991). Quand dire, c’est faire. Paris : Seuil.

Bastien, Rémy (édition princeps 1951, 1985). Le paysan haïtien et sa famille. Paris : Karthala.

Damus, Obrillant (2024). “Regenerative and restorative pedagogy: The foundation of a new 
contract for cognitive justice”. UNESCO, Prospects. https://doi.org/10.1007/s11125-024-
09683-y.

Damus, Obrillant (2023). « Les dimensions imprécative, déprécative et performative du 
discours religieux des titulaires de savoirs locaux et ancestraux en Haïti : enjeux de 
pouvoir » (Imprecative, deprecative, and performative dimensions of religious discourse 
of holders of local knowledge in Haiti: power issues), dans Damus, Obrillant, Giang, 
Chen, Duffé Montalván, Aura Luz, Sánchez-Antonio, Juan Carlos, Wulf, Christoph (dir.), 
Anthropologie des savoirs des Suds, no 1. Plaidoyer pour les pédagogies régénératrices et 
réparatrices. Sherbrooke (Canada) : Les Éditions de l’Université de Sherbrooke (ÉDUS), 
ISSN : 2817-4070, pp. 217 – 237, URI : http://hdl.handle.net/11143/20540, DOI : https://
doi.org/10.17118/11143/20540.

Damus, Obrillant (2021a). Anthropologie de l’accouchement à domicile. Les mères, les 
matrones et les sages-hommes traditionnels d’Haïti prennent la parole. Pointe-à-Pitre : 
Presses Universitaires des Antilles.

Damus, Obrillant (2021b). « L’atelier de dialogue local, une technique d’enquête pour la pro-
motion de la santé materno-infantile », Études caribéennes [Online], 48 | Avril 2021, Online 
since 30 April 2021, connection on 16 February 2024. URL : http://journals.openedition.
org/etudescaribeennes/20898 ; DOI: https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.20898.

Damus, Obrillant (2021c). « Réflexions sur la tolérance et l’intolérance épistémico-ontolo-
giques », Études caribéennes [En ligne], 50 | mis en ligne le 15 décembre 2021, consulté 
le 05 juin 2022. URL : http://journals.openedition.org/etudescaribeennes/22597 ; DOI : 
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597.

Damus, Obrillant (2021d). Towards an epistemological alliance for the decolonization 
of knowledge of the global South and the global North. UNESCO’s Futures of Educa-
tion Ideas LAB. Retrieved from https://en.unesco.org/futuresofeducation/ideas-lab/
damus-epistemological-alliance-decolonization-knowledge-global-South-global-North.

Georges, Anglade (1974). L’espace haïtien. Québec : Presses de l’Université du Québec.

Hurbon, Laënnec (1993). Les mystères du vaudou. Paris : Gallimard.

Hurbon, Laënnec (1972). Dieu dans le vaudou haïtien. Paris : Payot.

Laroche, Maximilien (1988). Le Patriarche, le Marron et la Dossa. Québec : Université Laval, 
GRELCA.

https://doi.org/10.1007/s11125-024-09683-y
https://doi.org/10.1007/s11125-024-09683-y
http://hdl.handle.net/11143/20540
https://doi.org/10.17118/11143/20540
https://doi.org/10.17118/11143/20540
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.20898
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597
https://en.unesco.org/futuresofeducation/ideas-lab/damus-epistemological-alliance-decolonization-knowledge-global-South-global-North
https://en.unesco.org/futuresofeducation/ideas-lab/damus-epistemological-alliance-decolonization-knowledge-global-South-global-North


83Anthropologie des savoirs des Suds

Kouakou Bah, Jean-Pierre, Fanny, Navouon (2018). « Impact de la perception des jumeaux 
sur leur prise en charge socio-sanitaire chez les Sénoufo de Côte d’Ivoire ». Antropo, 39, 
97-103. www.didac.ehu.es/antropo.

Métraux, Alfred (1958). Le vaudou haïtien. Paris : Gallimard.

Mennesson-Rigaud, Odette (1952). « Étude sur le culte des Marassas en Haïti », Zaïre, No 6, 
pp. 597-621. Bruxelles.

Nikiema, Aude, Degorce, Alice, Sawadogo, Honorine (2016). « Les mères de jumeaux autour 
des mosquées à Ouagadougou : réappropriations, mobilités et mutations urbaines », Les 
Cahiers d’Outre-Mer [En ligne], 274 | Juillet-Décembre, mis en ligne le 01 juillet 2019, 
consulté le 23 janvier 2024. URL : http://journals.openedition.org/com/7839 ; DOI : 
https://doi.org/10.4000/com.7839

Nikiema, Aude, Sawadogo, Honorine Pegdwendé (2019). « Les mères de jumeaux en si-
tuation de mendicité à Ouagadougou », EchoGéo [En ligne], 50 | 2019, mis en ligne le 31 
décembre 2019, consulté le 23 janvier 2024. URL : http://journals.openedition.org/echo-
geo/18366 ; DOI : https://doi.org/10.4000/echogeo.18366.

Ouedraogo, Adama (2020). « Perceptions, connaissances et attitudes concernant les nais-
sances gémellaires en Afrique subsaharienne : le cas du Burkina Faso et du Sénégal », 
Dialogue /3 (no 229), pp.185-204.

Peters, Carl-Edward (1960). La Croix contre l’asson. Port-au-Prince : Imprimerie La Phalange.

Price, Hannibal (1898, 2012). De la réhabilitation de la race noire par la République d’Haïti. 
Fardin : Port-au-Prince.

Price-Mars, Jean (1946). « Culte des Marassas ». Afroamerica, 1, Nos. 1 and 2, pp. 41-49. 
Mexico.

Price, Hannibal (1898, 2012). De la réhabilitation de la race noire par la République d’Haïti. 
Fardin : Port-au-Prince.

https://doi.org/10.4000/echogeo.18366
https://www.cairn.info/publications-de-Adama-Ouedraogo--686135.htm
https://www.cairn.info/revue-dialogue.htm
https://www.cairn.info/revue-dialogue-2020-3.htm

	La gémellité en milieu rural haïtien : enjeux de pouvoir et pouvoirs en jeu 
	Introduction 
	Aspects méthodologiques
	Résultats
	Le pouvoir attribué aux enfants jumeaux

	Le pouvoir des enfants jumeaux : entre maintien et neutralisation 
	Conclusion 
	Références 


