Titre: Un exemple des savoirs des matrones réunionnaises :
I'art d'avoir de beaux enfants

Auteur: Laurence Pourchez, Inalco
Revue: Anthropologie des savoirs des Suds, numéro 2

Dossier: Le role des savoirs du Sud dans la durabilité
humaine, ecologique et planétaire

Numéro dirigé par Obrillant Damus (Université d’Etat d'Haiti,
Université de Sherbrooke, Université Laval), Christine

Focquenoy Simonnet (Université Lille 2), Chen Qiang
(Universite de Sanya), Joseph P. Saint-Fleur (Académie de
Lille), Catherine Thomas (Association Comprendre et Soigner
en Situation Transculturelle), Renata de Melo Rosa (Instituto
Maria Quitéria)

Editeur: Les Editions de 'Université de Sherbrooke (EDUS)
Année: 2025

Pages: 33- 60

ISSN: 2817-4070

URI: https://hdl.handle.net/11143/23276
DOI: https://doi.org/10.17118/11143/23276

Cet ouvrage est mis a disposition selon les termes de la licence Creative
Commons Attribution 4.0 International.




UN EXEMPLE DES SAVOIRS DES MATRONES REUNIONNAISES :
L'ART D'AVOIR DE BEAUX ENFANTS

LAURENCE POURCHEZ, INALCO
laurence.pourchez@inalco.fr

Résumé : Dans I'Océan indien, a La Réunion, jusqu’a la fin des années 1970, les accouchements étaient prati-
gués a domicile par des matrones. Actrices incontournables de I'éducation des femmes, de la venue au monde
des tout-petits, elles étaient également celles qui transmettaient les savoirs culturels associés a la premiere
partie du cycle de vie, des théories de la conception aux techniques de maternage présentes durant les premiers
mois de la vie des enfants. Cet article présente une partie de ces savoirs : ceux qui concernaient la reproduction
et la maniére de concevoir de beaux enfants dans un contexte qui était alors encore marqué par la colonisation.

Mots-clés : Anthropologie, fécondité, lle de La Réunion, transmissions culturelles, colonisation.

Abstract: In the Indian Ocean, in Reunion Island, until the end of the 1970s, births were performed at home by
traditional midwives called matrones. Key players in the education of women, in the birth of toddlers, they were
also those who transmitted the cultural knowledge associated with the first part of the life cycle, from theories
of conception to mothering techniques present during the first months of children’s lives. This article presents
part of this knowledge: that which concerned reproduction and the way of conceiving beautiful children in a
context which was then still marked by colonization.

Keywords: Anthropology, fertility, Reunion Island, cultural transmissions, colonization.

Anthropologie des savoirs des Suds 34


mailto:laurence.pourchez@inalco.fr

INTRODUCTION

Lile de La Reéunion, territoire frangais de I'Océan indien possédant le statut de département
d'Outre-Mer depuis 1946, était, lors de son premier peuplement, a partir de la seconde moitié
du 17¢me siecle, une terre initialement’ vierge de toute occupation humaine. De cette époque
aux années 1980, les accouchements se sont déroulés principalement? a domicile. lls étaient
assurés par des matrones, femmes d'expériences qui étaient formées a I'art des accouche-
ments (en créole réunionnais : ramasser les petits enfants®) par une ainée dont elles étaient
I'apprentie, parfois durant plusieurs années*. Elles avaient également pour réle de transmettre
divers savoirs féminins associés aux corps, celui de la femme et celui de son enfant a naitre.

Parce gu'elles donnaient la vie et qu'elles accompagnaient les femmes du début de leur
grossesse jusqu'aux premiers mois de la vie de leur enfant, ces femmes-sages, comme on
les nommait également en créole, sont toujours, malgré leur disparition progressive depuis
le début des années 1980, toujours extrémement présentes dans les discours, récits et trad-
itions réunionnais®.

J'ai eu, du début des années 1990 a 20155, le privilege de pouvoir recueillir les savoirs de
celles qui étaient sans doute les dernieres matrones encore en vie dans Iille. La démarche sci-
entifique employée’ s'appuyait sur des enquétes, de type qualitatif, comprenant récits de vie
(filmés pour certains) et entretiens semi-directifs ainsi que certaines reconstitutions opérées

1. Jusqu'a preuve du contraire.

2. Des sages-femmes jurées sont néanmoins attestées dans Iile a partir des années 1715 et une école de
sages-femmes ouvre ses portes a Saint-Denis de La Réunion en 1905.

3. Plusieurs orthographes du créole réunionnais sont possibles selon la proximité du niveau de langue employé
avec le frangais. Les expressions rapportées ici étant issues d'une forme acrolectale du créole, je choisis ici
d’employer une orthographe basée sur la langue frangaise.

4. Voir notamment, outre le documentaire intitulé La femme-qui-aide et la matrone (2000), Pourchez, 2002,
2011aet 2011b.

5. Pourchez, 2002.

6. Cette période correspond aux enquétes conduites lors de mes études doctorales a 'EHESS (sous la direction
de Suzanne Lallemand) puis post-doctorales (au CNRS, laboratoire APSONAT du MNHN). Mon post-doc s'étant
achevé en 2003, jai poursuivi ces recherches jusqu’a ma nomination a I'lnalco a Paris en 2015. Elles ont été
interrompues en raison du décés de la derniére matrone avec laquelle je travaillais.

Dans cet article, I'age attribué aux matrones est celui qui était le leur quand nos entretiens ont commencé,
sachant que ma collaboration avec certaines, comme Andréa (96 ans au début de nos entretiens) ou Henriette
(sans doute 98 ans — elle ne connaissait pas son age avec certitude- quand nous nous sommes rencontrées),
a duré plusieurs années.

7. Car, pour celles et ceux qui en douteraient encore, 'anthropologie est bien une science possédant une métho-
dologie spécifique, des protocoles analytiques, une épistémologie. Voir a ce sujet, Young, 2020.

Anthropologie des savoirs des Suds 35



a partir de poupées ou de dispositifs spécifiques (tels que ceux utilisés dans les écoles de
sages-femmes du type dit de Mme du Coudray®) pour les techniques obstétricales.

Il s'agira, dans cet article, de présenter les traditions réunionnaises associées a l'art d'avoir de
beaux enfants, de mettre en lumiere une partie, peu présentée dans la littérature, des savoirs®
des matrones, lesquels sont souvent délaissés dans les recherches anthropologiques comme
s'ils constituaient, comme les recherches traitant des conduites de maternage, un « petit
sujet » (Lallemand, le Moal, 1981).

Les savoirs dont il sera question ici font partie de I'néritage laissé par les matrones. lls en
constituent une partie importante, celle qui concernait I'enfant a naitre, futur bébé dont la
survie et I'aspect physique a la naissance constituaient des enjeux capitaux pour les familles,
a une époque marquée d’'une part, par un taux élevé de mortalité infantile et d'autre part par
la colonisation et une hiérarchisation sociale fondée sur la couleur de la peau.

Cet article comprend deux parties : je développerai tout d'abord quelques exemples de savoirs
transmis aux femmes afin de permettre un développement harmonieux et une esthétique de
I'enfant a naitre et du nouveau-né, puis je replacerai ces savoirs dans le cadre général de
ceux associés aux logiques du corps enceint. lls constitueront notre fil d’Ariane, ces savoirs
étant représentatifs et sans doute a l'origine de normes et de valeurs toujours plus ou moins
présentes au sein de la société réunionnaise.

Quels étaient ces savoirs ? Leur transmission est-elle toujours présente de nos jours ? En quoi
sont-ils représentatifs de logiques toujours présentes dans la société réunionnaise ?

8. Voir la description du dispositif : https://www.mnhn.fr/fr/mannequin-pedagogique-d-accouchement.

9. Les savoirs généralement présentés étant ceux associés a la naissance physique des enfants.

Anthropologie des savoirs des Suds 36



LES SAVOIRS DES MATRONES

UN CHAMP D’ETUDES FINALEMENT PEU INVESTIGUE

De nombreux historiens, essentiellement européanistes, ont étudié les savoirs traditionnels
associés a la naissance ou la maniere dont étaient, jadis, pratiqués les accouchements
(par exemple Gélis, 1984, 1988, ou Morel, 2013). En outre, comme le note Pascale Hancart-
Petitet (2011b) les années 1980 ont vu la publication, Outre-Atlantique, de nombreux travaux
anthropologiques consacrés a la naissance. En France, cette anthropologie de la naissance a
été notamment portée par les travaux de Nicole Belmont (1971), de Suzanne Lallemand (1977,
1991), de Frangoise Loux (1978). Pour autant, assez peu de publications anthropologiques
ont été consacrées aux savoirs traditionnels des matrones, a ceux qui étaient transmis par
ces femmes, le seul ouvrage commun sur la question ayant été publié en 2011 sous la direc-
tion de Pascale Hancart-Petitet avec pour objectif de revisiter ces savoirs afin de comprendre

« Comment, et pourquoi se construisent les pratiques des matrones actuelle-
ment » (Hancart-Petitet, 2011 : 11).

Dans le contexte des sociétés créoles, outre mes propres travaux, les savoirs des matrones
ont été étudiés par Paola Lavra (2009) pour la Martinique, ou plus récemment par Obrillant
Damus (2021) qui envisage la collaboration entre matrones haitiennes et obstétriciens.

Mais de ces savoirs, la part qui nous intéresse dans cet article est sans doute la moins docu-
mentée. En effet, si la plupart des publications nous renseignent sur la maniere dont étai-
ent conduits les accouchements, sur les techniques obstétricales employées, la période qui
précede la naissance, de la conception de I'enfant aux premiéres contractions, puis les pra-
tigues destinées a influencer I'aspect physique a venir du nouveau-né ne sont que rarement
décrites si ce n'est dans les travaux d’Elisabeth Ewonbé-Moundo (1991). Pour autant, c'est
durant la grossesse des futures meres, dans les conduites effectuées de maniere a donner
une esthétique particuliere au bébé, dans la transmission souvent familiale, et toujours pré-
sente de nos jours, d'une partie de I'héritage des matrones, des savoirs destinés a favoriser
le développement du futur bébé, son esthétique a venir, que se révelent certaines représenta-
tions ou valeurs toujours présentes dans la plupart des sociétés et a fortiori dans la société
réunionnaise.

Anthropologie des savoirs des Suds 37



DES TRANSMISSIONS CULTURELLES

A La Réunion, les savoirs concernant ce qui était considéré comme la beauté de I'enfant a
naitre s'inscrivaient dans un ensemble plus vaste qui était celui de I'éducation de la future
mere. Des I'annonce de la grossesse, un lien s'établissait entre la future parturiente et celle
qui allait mettre son enfant au monde. Au sein des familles, de nombreux tabous étaient
respectés, religieux notamment, qui avaient souvent pour conséquence une absence de
communication et de transmission intergénérationnelle des savoirs associés a la sexualité et
a la maternité. Les savoirs transmis par les matrones venaient alors pallier un tabou familial,
lequel générait un manque de communication et d'éducation sexuelle.

Jusqgu'aux années 1980 et le passage systématique a des accouchements effectués, dans
des maternités, par des sages-femmes dipldmées et formées a la biomédecine, la matrone
était donc tout a la fois une éducatrice qui transmettait les savoirs associés a la fécondité et a
la maternité, une accompagnante durant le temps de la grossesse, une accoucheuse quand
venait le temps de mettre I'enfant au monde, une psychologue qui répondait aux questions et
aux angoisses de la future mere, une puéricultrice qui formait les jeunes méres aux premiers
gestes de maternage et qui attribuait aussi des soins aux nouveau-nés. A ces différents
temps correspondaient également des savoirs qui €taient dispensés sur un mode proche de
I'initiation, chaque étape, chaque palier dans le savoir acquis en amenant un autre.

Ces savoirs concernaient la conception des enfants, le temps de la grossesse, les précautions
a observer, que celles-ci soient dordre médical, alimentaire, comportemental ou associées a
des critéres esthétiques eux-mémes générés par le contexte social.

ENTREE DANS LA SEXUALITE ET THEORIES DE LA CONCEPTION

Jusqgu'aux années 1970, voire 1980, peu d'informations (voire aucune) étaient données par
les meres a leurs filles qui se mariaient. Tout discours ou éducation a la sexualité était con-
sidéré comme des zistoirs salaud (des choses sales, grossieres) et il convenait de ne pas en
parler. Lentrée dans la sexualité se faisait fréquemment au moment du mariage et les rela-
tions sexuelles hors mariage étaient cachées. Dans certaines familles, il revenait a la mere, le
soir du mariage de sa fille, de venir la trouver afin de lui expliquer les évenements sur le point
d'advenir lors de la nuit de noces, la conduite a tenir. Mais tres souvent, au moment de leur
mariage, les jeunes filles ne sachant que fort peu de choses de la sexualité et des mécan-
ismes de la procréation, elles sollicitaient, quelques jours avant la cérémonie, les matrones
afin d'avoir des informations sur ce qui était nommé le devoir conjugal. Celles-ci possédaient
alors un réle majeur dans leur éducation et, de maniere plus large, dans la société.

Anthropologie des savoirs des Suds 38



Méme le jour du mariage, durant la soirée qui suivait la célébration religieuse, dans la salle
verte'?, la mere de la mariée était garante des bonnes mceurs. Si, par exemple, une panne
électrigue venait a survenir, celle-ci devait immédiatement venir s'asseoir entre les jeunes
époux afin que rien de facheux (baiser ou rapprochement entre les époux avant la nuit de
noces) ne puisse arriver. De méme, au lendemain des noces, c'est elle (parfois la belle-mere
de la jeune mariée, parfois méme la matrone) qui venait vérifier, sur les draps, la trace de la
consommation du mariage et de la virginité perdue de la nouvelle épouse. Alors, seulement,
la jeune mariée pouvait revétir la robe bleue qui signifiait que tout s'était passé avec honneur
et dans les regles sociales admises.

Lors de l'entrée dans la sexualité, le réle des matrones était donc fondamental. Elles trans-
mettaient en effet les connaissances, les représentations culturelles liées a la conception
d'un nouvel étre humain, leur description, leur symbolique. Or, les idées associées a la fabri-
cation de I'enfant, I'importance et le réle dévolu a chaque sexe dans ce processus constituent
pour nous de précieux indices en termes de place accordée a chacun des géniteurs dans
la société. Ils nous renseignent également sur le ou les systeme(s) de pensée propre(s) au
peuple étudié.

Par exemple, en Europe, de I'antiquité au XIX®me siecle, coexistent deux systémes, que l'on
rapporte a Hippocrate et Aristote. Si pour Hippocrate, antérieur a Aristote, I'apport parental
est double et équilibré, les idées défendues par Aristote reposent sur une inégalité des sexes,
sur une supériorité de 'hnomme dans le processus de reproduction.

C'est 'homme qui, par son sperme, apporte la vie. Le role de la femme est alors de nourrir le
foetus par I'apport régulier de sang menstruel. Cette premiere représentation de la génération
dominera en Europe jusqu’a la fin du XVIIIé™e, voire du XIX®me siecle. Nicole Belmont (1988),
explique la diffusion et la persistance de la théorie aristotélicienne, les théories populaires
européennes de la conception, par leur reprise dans un ouvrage rédigé au Xllleme siecle par
Albert Le Grand et largement diffusé en Europe, le Grand Albert. Cet élément est pour nous
d'une grande importance car le Grand Albert était encore, dans les années 1990, fréequemment
cité par certain(e)s ainé(e)s et présent dans les foyers réunionnais. Aristote pourrait donc,
bien involontairement, étre a l'origine d'une partie des théories populaires réunionnaises de la
reproduction, théories qui étaient transmises par les matrones, aux jeunes femmes.

Selon les matrones dont j'ai pu recueillir les récits de vie et les savoirs, la conception pouvait
également étre présentée comme le résultat d'une bénédiction divine : on pense aux célebres
saints européens consacres a la fécondité, Greluchon, Phallier et Foutin, aux noms évoca-

10. Une salle verte est une salle, souvent éphémere, construite en extérieur a partir d'une structure qui peut
étre faite de bambous ou de bois, laquelle est recouverte de palmes de cocotiers, de palmiers, de feuilles de
bananiers. Ces constructions ont pour but de contenir les convives lors des mariages ou des fétes familiales.

Anthropologie des savoirs des Suds 39



teurs (J. Gélis, 1984 : 60). Ces cultes, ainsi que I'attribution de la grossesse a une intervention
surnaturelle laisseraient supposer que la grossesse n'est pas uniqguement la simple conseé-
quence d'un rapport sexuel : elle nécessiterait également une bénédiction de la future mere,
une intervention divine, comme celle de saints catholiques. Car, et ceci est quasiment de
l'ordre des universaux, la stérilité était et demeure toujours le plus souvent (méme si ce n'est
pas le cas) attribuée aux femmes.

L’ART DE FAGONNER... DES GARGONS

Jadis, la naissance d'un gargon était -surtout s'il s'agissait d'un premier-né- et demeure,
méme de nos jours dans certaines familles, trés valorisée ainsi qu'en témoigne Andréa, née
en 1906 et qui était agée de 98 ans a I'époque de cet entretien :

« Quand le bébé était né, le papa partait dire ¢a a tous ses camarades... Quand
c'était un garcon, le papa était plus content ! Parfois la maman non, mais le papa
oui ! Il était plus content d'avoir un gargon plutot qu'une fille. Par exemple, moi,
javais un neveu, sept filles durant, il a pas eu de gargon. Hé bien, quand la sep-
tieme est née, il était tellement en colére de ne pas avoir eu un gargon qu'il a dit
qu'il ne dirait rien a personne ».

A la naissance d'un garcon, il était d'usage de tirer deux coups de fusil afin d'annoncer la
naissance a tous les habitants du village. En revanche, sile nouveau-né était de sexe féminin,
il était jugé inutile de gaspiller des munitions...

Aussi, les matrones étaient-elles souvent rapidement sollicitées apres le mariage. Les jeunes
épouses venaient demander conseil, afin de savoir comment procéder pour mettre au
monde un bébé de sexe masculin. Les réponses semblent avoir été assez diverses, selon les
matrones interrogées. Certaines, comme Andréa, préconisaient des relations sexuelles a la
lune montante :

« A cause que quand la lune i monte, le... ca que le pere j apporte... [é plus fort.
C'est comme pour les bichiques™. Quand la lune monte, na plus de bichiques ! »

Mais d'autres, comme Thérese, née en 1913, agée de 89 ans a I'époque des entretiens, sour-
iaient a I'évocation du réle de la lune et préconisaient plutét la consommation d'aliments tres
salés.

C'était parfois le futur pere qui venait demander conseil, parfois méme apres la constatation
de la grossesse, comme si le sexe de I'enfant pouvait étre déterminé et changer in utero. Mais
comme le disait, non sans malice, Marie-Ange, 99 ans a I'époque de nos entretiens :

11. Petits alevins qui sont péchés a I'embouchure des ravines et consommeés en Kari.

Anthropologie des savoirs des Suds 40



« Quand c'est fait.... C'est fait | »

LE TEMPS DE LA GESTATION

L’ANNONCE

Des lors que la grossesse était constatée, il était d'usage d'enseigner la prudence. Ainsi, les
matrones apprenaient aux jeunes femmes a attendre quelques semaines avant d'annoncer
leur grossesse. De méme, il était recommandé de ne pas préparer trop tot I'arrivée du bébé.
Certaines jeunes femmes déclaraient encore, au début des années 2000 que préparer trop tot
berceau ou vétements était susceptible de porter malheur. Les médias, les réseaux sociaux
et les nouveaux rites, notamment celui du baby shower, popularisé par les réseaux sociaux,
ont eu raison de la prudence.

Les précautions, également relevées, dans la médecine traditionnelle francaise par Francoise
Loux (1978), se rapprochent de celles concernant 'annonce de la future maternité et visaient
a ne donner aucune indication sur la date ou la période supposée de I'accouchement. Ce
silence se justifiait notamment par la crainte d'attaques sorcellaires.

En 2024, et méme si les conduites des futures meres tendent a évoluer tres rapidement, les
appels téléphoniques des auditeurs lors des créneaux de libre antenne d'une station de radio
tres écoutée dans lile laissent supposer que la peur des sorts est toujours bien présente
comme en témoignaient, recemment, plusieurs appels d'auditeurs qui rapportaient que des
noeuds de vacoas'? avaient été enterrés devant la kaz d'une femme enceinte. Cet usage,
treés ancien, qui visait, par le nceud effectué sur le végétal, a empécher que la naissance d’'un
enfant se passe dans de bonnes conditions, est donc toujours bien présent.

PREMIER CONTACT

Le premier enseignement dispensé par les matrones aupres des futures meres était générale-
ment constitué par divers conseils de prudence. En effet, la grossesse, surtout si elle était
récente, était jugée précaire et susceptible de se terminer prématurément par une fausse-
couche. Les précautions a respecter étaient d'autant plus nombreuses et impératives que
la femme enceinte était une primipare. La grossesse était alors vue comme une période
de marge, au sens de Van Gennep (1909 : 24) durant laguelle la femme enceinte, sortie de
I'enfance, n'était pas encore mere et demeurait donc fragile. Et c'est cet état de vulnérabilité
qui justifiait 'ensemble des prescriptions, précautions et interdits qui étaient généralement

12. Pandanus.

Anthropologie des savoirs des Suds 41



transmis par les matrones et qui, dés lors que la grossesse était constatée, touchaient la
future mere, et dans certains cas le futur pere'® ; mesures préventives liées a la recherche
d’'un équilibre corporel, a l'alimentation, a I'espace, au corps, précautions d'ordre médical,
symboliques ou magico-religieux qui persistaient jusqu’a la venue au monde de l'enfant.

Il s'agissait, au travers des différentes dispositions prises au sein de la famille, de s'assurer
de la santé de la mere, de la beauté et de la conformité de I'enfant a venir, Callipédie dont la
logique peut étre analysée selon différents modes : certaines clefs interprétatives sont d'abord
a rechercher dans la ou les médecine(s) des siécles passés. Ainsi, certaines représentations
et précautions, que je détaillerai plus loin, se retrouvent dans de nombreuses aires geograph-
iques et se rapprochent de ce que I'on a appelé la « théorie des signatures », médecine des
semblables théorisée dans I'Europe de la Renaissance par Paracelse a partir d'un fond de
médecine traditionnelle. Ainsi, le vin est en Europe assimilé au sang (remplacé par le rhum
a la Réunion), le plantain (de par ses nombreuses graines) est réputé en Chine, assurer la
fécondité et est, en quelque sorte I'équivalent de l'ovaire de la femme.

Dans d'autres cas, les précautions a observer étaient la conséquence de représentations
liees aux humeurs et a leur équilibre (comme par exemple, I'importance accordée, dans [le,
au sang de la femme enceinte).

D'autres savoirs, transmis par les matrones, concernaient la communication entre la future
mere et son enfant a naitre et il est intéressant de noter que ces savoirs font écho a des études
menées de nos jours en psychologie du développement’. En effet, les études consacrées a
la psychologie de la grossesse montrent que la communication entre la mere et son enfant
est censée s'établir, le plus souvent, vers le deuxieme ou le troisieme mois. Elle se manifeste
au travers des comportements alimentaires : envies, dégodts. Or, pour bon nombre de jeunes
femmes interrogées’ a La Réunion, les femmes doivent, lorsqu’elles sont enceintes, établir
leur régime en fonction des réactions de leur enfant.

Les données collectées mettent d'abord en évidence un triangle mere / enfant / pourvoyeur
de nourriture (que l'on peut supposer étre le pere -biologique ou social-). Et aux premieres
relations entre la mere et son bébé, au respect des interdits, vont venir s'ajouter des précau-
tions liées au(x) systeme(s) thérapeutique(s) et de représentations du corps en vigueur dans
la societé.

La nécessité dobserver certaines précautions se justifiait d'abord, a la Réunion comme
en Europe (Gélis, 1984), par une représentation de la grossesse qui I'assimilait a un état

13. Pour les précautions concernant le futur pere, je renvoie le lecteur a Pourchez, 2002.
14. Voir par exemple, Mehler et Dupoux, 1990.

15. Lors d'enquétes effectuées a La Réunion de 1994 a 2019.

Anthropologie des savoirs des Suds 42



pathologique. On dit toujours, en créole réunionnais, d'une femme qui a des contractions,
qu'elle est malade, le méme terme étant parfois également toujours utilisé, dans la France
actuelle pour les vaches qui sont sur le point de mettre bas...

Les matrones enseignaient qu'il convenait, par une thérapie parfois a base de plantes ou par
une médecine des contraires, de rafraichir', par certains aliments, le corps trop chaud de la
future mere, d'éviter les nourritures diurétiques qui pourraient provoquer un déséquilibre des
humeurs (le sang notamment) voire la naissance prématurée ou la mort de I'enfant.

Dans ce méme registre thérapeutique, les savoirs inculqués a la femme enceinte concer-
naient également le comportement sexuel des parents, comportement qui était régi par les
représentations de la conception et de la fabrication de I'enfant.

Ainsi, de nombreuses matrones conseillaient des rapports sexuels modérés durant la
grossesse. Lenfant a naitre devait, comme s'il s'agissait de la prise d'un médicament, étre
fortifié par des apports réguliers de sperme. Toutefois, les matrones insistaient sur le fait que
le foetus ne devait pas sentir les relations sexuelles car ces derniéres étaient susceptibles de
provoquer des fausses couches.

Mais au-dela des précautions a prendre et peut-étre afin de les justifier, tout se passait, pen-
dant la grossesse, comme si le corps de la meére et le corps de I'enfant étaient indissoluble-
ment liés, comme si chaque acte de celle-ci pouvait avoir des répercussions sur celui-la,
croyance extrémement répandue dont les envies étaient la manifestation la plus évidente.

ENVIES ET CONTRARIETES

Lors des transmissions qui sopéraient durant la grossesse des meres, les matrones insist-
aient sur la nécessité de respecter les envies. Ces dernieres étaient dailleurs reconnues et
acceptées tant chez les femmes que chez les hommes. Chez les hommes, la présence des
envies était interprétée comme faisant partie de I'ensemble des rites et évenements menant
le mari a devenir pere, comme une maniere, pour lui, de vivre sa future paternité.

Cette croyance aux envies n'est pour autant pas uniquement réunionnaise. Elle se retrouve
en d'autres lieux, a d'autres époques et si dans ['Histoire des animaux, Pline avait déja effec-
tué le rapprochement entre imagination de la mére et apparence des enfants, elle est égale-
ment présente en Europe, a Madagascar, en Afrique, en Asie du Sud-Est (Pancino, 1997,
Ravololomanga, 1992)... Ainsi, dans de nombreuses cultures, toute contrariété ou frayeur

16. Rafraichir, en créole réunionnais ne signifie pas donner de la fraicheur, mais rechercher un équilibre des
humeurs, la grossesse étant considérée comme une période durant laguelle le corps de la femme est instable
et vulnérable.

Anthropologie des savoirs des Suds 43



provoquée par un spectacle inhabituel est supposée s'imprimer sur le corps de I'enfant ou
pire, le déformer. En conséquence, les phénomenes liés a I'imagination et au regard sont
particulierement craints pour ce qu'ils peuvent étre a l'origine de la naissance de monstres.

Bien que relevant d'une méme logique qui relie étroitement le corps de la mére et le corps de
I'enfant, les envies se distinguent des contrariétés. Le terme envie'’, désigne, a La Réunion,
comme en Europe ou a Madagascar, soit les traces laissées sur le corps de I'enfant par un
désir non satisfait de la mere, soit un besoin impérieux, le plus souvent alimentaire. Lenvie
doit étre absolument satisfaite faute de quoi I'enfant naitra marqué, a I'endroit du corps ou
sa mere aura posé la main au moment ou I'appétence s'est manifestée. Les envies se mani-
festent selon plusieurs modes. Susceptibles d'apparaitre chez les deux géniteurs de I'enfant,
elles sont massivement considérées comme susceptibles d'avoir des conséquences tan-
gibles sur le physique de I'enfant. Elles sont, dans certains cas, attribuées au bébé qui, au tra-
vers de I'envie maternelle, fait état d'un choix ou d'une préférence alimentaire. Méme lors de
mes enquétes les plus récentes (2018, 2019) et chez les jeunes femmes les plus influencées
par la société moderne, ce savoir demeure et toute tache présente sur le corps de I'enfant est
immédiatement interprétée en termes d'envie.

La manifestation d'envies est tout de méme plus courante chez les femmes qui, si elles
remettent en cause certaines traditions, tiennent celles relatives aux envies pour veéridique.

Dans de nombreux témoignages, les envies sont plutdt attribuées au foetus, comme si ce
désir impérieux était dicté par I'enfant lui-méme.

Les témoignages abondent, toutes générations confondues, méme si certaines femmes sont
un peu sceptiques, mais a posteriori elles interpretent quand méme toute tache présente
sur le corps de leur enfant en termes d'envie. En regle générale, la notion d’envie apparait
comme particulierement prégnante dans la population et le réle du pére, pourvoyeur de la
chose désirée, est ici fondamental. Certaines le mettent d'ailleurs en cause en cas de marque
sur le corps de I'enfant : car si I'envie, visible sur la peau du bébé, dénote une symbiose, une
étroite relation entre le corps de la mere et celui de son enfant, la tache est aussi, pour de
nombreuses jeunes femmes, le reflet d'un manque dans le comportement du mari qui n‘a
pas su contenter son épouse. Tout se passe ici comme si le pere était en faute, les envies
relevant alors d'une sorte d'accompagnement de la grossesse par le géniteur de I'enfant. Les
conséquences des envies sur le corps de I'enfant sont souvent bénignes et se caractérisent
par une ou plusieurs taches de forme ou de couleur particuliere. Selon de nombreuses inter-
locutrices, ces marques s'atténuent ou se font plus nettes selon les saisons et le type d'envie
non satisfaite : dans le cas d'une envie de morue, présente sur la jambe d’un petit garcon, elle
est, m'a raconté sa mere, plus visible le vendredi que les autres jours.

17. Zanvi.

Anthropologie des savoirs des Suds 44



Les désirs alimentaires de la femme enceinte sont alors impératifs et portent le plus souvent
sur des aliments étranges (par exemple du riz cru), aigres (des cornichons, des margozes),
exotiques (des fraises) ou hors saison, manifestations qui sont la marque d'un état particulier,
d'une période de marge durant laquelle la femme est particulierement sensible aux éléments
extérieurs.

Les contrariétés, déja mentionnées dans les traités de medecine de la Renaissance sont les
conséquences de I'imagination maternelle, d'émotions intenses, de pensées ou de spectacles
effrayants sur le physique de I'enfant. D'autre part, si certains peres mont rapporté avoir eu
des envies, et avoir observe, sur leur progéniture, des traces, conséquences de ces envies, les
contrariétés et leur influence sur I'aspect de I'enfant semblent étre le fait des seules femmes
et appartenir aux savoirs des femmes.

Le type de témoignage differe ici, selon I'age de la personne interrogée. S'il s'agit d'une femme
ayant dépasseé la cinquantaine, elle attribuera plutdt les contrariétés a une émotion violente,
au spectacle d'un handicapé, d'une personne malade ou contrefaite. Car, comme l'affirme
Clémence, 60 ans, 11 enfants,

«Parce que si vous avez une contrariété pendant votre grossesse, ga se réper-
cute sur I'enfant.»

Aimée, 52 ans au moment de nos entretiens, se souvient de cette femme, enceinte de jumeaux,
qui avait vu une cafetiere. Celle-ci s'était renversée et I'enfant était né avec la marque du café
répandu sur la cuisse. Elle rapporte également que le prétre de la paroisse disait :

«Une femme, pour avoir un bel enfant, il faut que la maman, pendant la gros-
sesse, soit tres sage, pas méchante. Comme la maman était pendant la gros-
sesse, I'enfant naitrait pareil».

Clara, elle aussi agée de 52 ans, attribue le fait que sa fille soit venue au monde avec le visage
plat, au fait qu'elle détestait rester couchée pendant sa grossesse et qu'elle s'imaginait, en
restant allongée, écraser son enfant. Mes interlocutrices les plus jeunes sont, quant a elles,
plus sensibles a la télévision, aux films d’horreur ou de science-fiction. Lors des enquétes
effectuées au debut des années 2000, la série télévisée x-files était citée au premier rang des
spectacles dangereux. Elle a, semble t-il, provoqué de nombreuses malformations chez les
nouveau-nés... En 2005, Clara attribuait la naissance difficile de son fils, gravement handi-
capé, a une accumulation de contrariétés et de spectacles effrayants.

Anthropologie des savoirs des Suds 45



A La Réunion, si les discours attribuant une responsabilité maternelle a I'aspect de I'enfant a
la naissance semblent étre en régression'®, la transmission des savoirs associés aux envies
alimentaires est toujours bien présente. Mais outre les précautions associées aux envies et
aux contrariétés, les matrones transmettaient d'autres savoirs, qui concernaient tant la future
mere que le géniteur de I'enfant : ceux associés aux prescriptions, aux proscriptions et aux
interdits, que ceux-ci soient dordre comportemental ou religieux.

LES LOGIQUES DU CORPS ENCEINT : LES SAVOIRS ET
LEUR RELATION AU SACRE

PRECAUTIONS, PRESCRIPTIONS ET PROSCRIPTIONS

Le temps qui entoure la naissance était, et demeure de nos jours, une période sensible,
extrémement ritualisée, au cours de laquelle dominent des précautions et de nombreux inter-
dits, de type alimentaire ou liés a des conduites, a des rituels. Le systeme traditionnel, trans-
mis entre femmes et notamment par les matrones, concernait a la fois la génitrice de I'enfant
et son géniteur. Elle présentait d'importantes interconnexions entre les pratiques familiales et
thérapeutiques, religieuses et magico-religieuses voire sorcellaires.

Les précautions et interdits faisaient souvent référence a la transmission possible de cer-
tains caracteres a l'enfant. Sur le plan symbolique, les différentes mesures s'organisaient
selon deux axes susceptibles de se situer soit dans le champ de l'alimentation, soit dans celui
de I'espace et du corps. Elles pouvaient en outre étre soit d'ordre métaphorique (interdire aux
femmmes enceintes de cueillir un fruit en le détachant de l'arbre, ce serait arracher I'enfant
du ventre de sa mere), soit d'ordre métonymique (interdire a la femme enceinte de regarder
certains spectacles violents de peur que lI'enfant a naitre soit lui-méme agressif ou que la
peur de sa mere s'imprime sur son corps) ou encore d'ordre analogique (éviter de donner a
la femme enceinte des pattes de crabe a manger, de peur que I'enfant ne naisse avec des
jambes malformées semblables a celles de ces bétes).

A linverse, certains aliments étaient recommandés car susceptibles soit, de maintenir
I'équilibre du corps, soit de favoriser le développement de I'enfant.

Les interdits alimentaires ont été regroupés dans le tableau ci-dessous :

18. Selon I'enquéte conduite en 2019.

Anthropologie des savoirs des Suds 46



Interdits Conséquences sur I'enfant

Ne pas consommer de citrons lls provoqueraient des contractions et I'en-
fant naitrait avec la peau fripée.

Ne pas manger de crabes ou de crustacés | Lenfantaurait, alanaissance, une peaurouge
et abimée qui, deux ou trois jours apres la
naissance, commencerait a peler.

Lenfant risque d'avoir la colique.

Ne pas manger de brédes, de bredes chou- | Lenfant aurait la peau rugueuse et fripée.
chou en particulier™

Ne pas manger de brédes sonj?° Idem.

Ne pas manger de zourit?' La peau de I'enfant serait rouge et fripée.

Ne pas manger d'aubergines La peau de I'enfant aurait I'aspect du margoz.
Ne pas manger de margoz? Elle serait granuleuse.

Na pas manger de piment Risque d'échauffement du corps de la mere,

I'enfant risque de naitre couvert de gratél*.

Ne pas manger de gingembre L'enfant risquerait de naitre avec des doigts
ou des orteils surnuméraires.

Ne pas manger de civet de canard Lenfant serait victime de diarrhées.

Outre I'évidente importance de l'aspect esthétique de I'enfant, du risque de contagion, par
magie sympathique susceptible de s'opérer entre 'aliment prohibé et le risque encouru (si la
mere consomme des crustacés, I'enfant aura la peau rouge et fripée), une continuité semble
exister entre la nécessité de la régulation thermique du corps de la mere et le danger pour
I'enfant en cas de rupture, par la génitrice, de l'interdit alimentaire. En effet, I'étiologie de la
gratel, souvent invoquée, la définit comme la conséquence d'une impureté intérieure, d'un
sang trop épais. Les aliments prohibés sont donc ceux qui risquent soit de transmettre cer-

19. Le terme de brede (ou bréd) est employé, de maniéere générique, pour toutes les sortes de feuilles comes-
tibles (généralement préparées et cuisinées en fricassée, avec de I'ail, de l'oignon, du gingembre, parfois de la
tomate).

20. Feuilles de taro (colocasia).
21. Zourit : poulpe (octopus).

22. Margoz : momordica balsamina, de la famille des cucurbitacées, [égume a peau granuleuse qui présente de
nombreuses aspérités. Le margoz est consommeé en salade ou en achards.

23. Gratel : le mot gratel désigne généralement I'ensemble des affections cutanées se manifestant par la peau
qui pele, qui gratte, qui devient rouge.

Anthropologie des savoirs des Suds 47



taines de leurs propriétés négatives a I'enfant, soit de I'échauffer?*. On observe également, au
travers du risque de magie sympathique, différentes analogies possibles, en cas de rupture
d'interdit, entre I'enfant et I'aliment ingéré par la mere. En cela, les interdits alimentaires se
distinguent des précautions et proscriptions de type comportemental car si, comme nous le
verrons plus loin, les interdits liés au corps semblent étre a analyser en termes de métaphore
ou de métonymie, ceux qui se rapportent a l'alimentation relevent davantage de I'analogie
possible entre un aliment donné et I'enfant a naitre.

En effet, les prescriptions et proscriptions, transmises par les matrones, ne se limitaient pas
a l'alimentation et la réputation d’extréme perméabilité de la future mere a I'environnement
extérieur nécessitait d'autres mesures. Le respect scrupuleux de ces précautions était garant
de la conformité de I'enfant a naitre.

Les différents interdits liés a I'espace et au corps relevaient de la méme logique que les
proscriptions alimentaires. lls étaient le reflet des risques liés au passage physique, a la
naissance de I'enfant. Ainsi, a La Réunion I'importance quasi-universelle relevée, par Nicole
Belmont (1989 : 8) de la dimension temporelle et spatiale de la naissance se vérifie et peut
étre étendue a la période qui la précede. Il convenait, dans ce cas, d'éviter que l'enfant ne
naisse prématurément ou dans des circonstances difficiles.

Au ceceur de ces usages familiaux apparaissait le couple mere-enfant, voire la triade, pere-
mere-enfant, qu'il fallait considérer d'un point de vue a la fois physique et spirituel. Les dif-
férents interdits soulignaient la nécessité de les protéger, par des précautions visant a per-
mettre un bon déroulement de I'accouchement, en les gardant des attaques maléfiques, des
mauvais esprits et des ames errantes.

24. A comprendre ici en termes de déséquilibre des humeurs.

Anthropologie des savoirs des Suds 48



J'ai répertorié divers interdits comportementaux ou liés a la religion, a des pratiqgues magi-

co-religieuses :

Interdits

Conséquences sur I'enfant

Ne pas s'asseoir sur le seuil de la porte.

LUenfant naitrait avec une circulaire du
cordon.

Ne pas laisser un enfant faire le tour d'une
femme enceinte.

Le foetus risquerait de s'étrangler avec le cor-
don ombilical.

Ne laisser personne enjamber une femme
enceinte.

Lenfant pourrait venir au monde prématuré-
ment ou avec une circulaire du cordon.

Ne pas garder la ceinture attachee.

'accouchement serait long, I'enfant aurait
des problemes au passage et il risquerait de
mourir.

Ne pas s'asseoir sur le moulin mais (la meule
servant a transformer les grains de mais en
farine).

Lenfant ne sortirait pas (cet interdit a tend-
ance a tomber en désuétude en raison de la
disparition des moulins mais).

Ne pas s'asseoir sur la table.

Le bébé ne grossirait pas ou il faudrait prati-
quer une césarienne.

Ne pas porter de lourdes charges, ne pas
effectuer de travaux fatigants.

Ca «porterait» sur le bébé qui naitrait
prématurément ou mal formé.

Ne pas se faire soigner les dents.

Ca «porterait» sur le bebé.

Ne pas manger dans une marmite.

Lenfant pourrait mourir.

Ne pas sortir apres six heures du soir et en
cas de rupture d'interdit, entrer dans la mai-
son a reculons.

Lenfant risquerait d'étre pris par une mau-
vaise ame.

Ne pas regarder de spectacles effrayants.

Les images marguent I'enfant.

Ne pas tenter de regarder un service poule
noire.

Risque de fausse-couche, I'enfant mourrait.

Eviter toute fatigue, toute contrariété.

Risque de fausse-couche, de malformation
de I'enfant.

Ne pas passer sous certains arbres,
manguiers, camphriers et tamariniers
notamment.

Les mauvaises ames prendraient I'enfant, le
feraient naitre fou ou mal formé.

Anthropologie des savoirs des Suds

49




Interdits Conséquences sur I'enfant

Ne pas retourner le pilon dans le kalou?>. L'enfant viendrait au monde prématurément.

Ne pas s'asseoir sur la pierre la plus proche | La mére attraperait des clous (furoncles) et
du foyer. I'enfant naitrait avec la gratel.

Les proscriptions présentées ici relevent essentiellement de la métaphore et de la mét-
onymie. Ainsi, par un procédé qui pourrait étre qualifié de métaphorique, la marmite peut
étre considérée comme l'équivalent de l'utérus maternel et manger dans une marmite
reviendrait, pour la mere, a dévorer son propre enfant. Certains interdits sont classiques
et représentent presque des universaux comme l'interdiction faite de s'asseoir sur le seuil
de la porte, - I'enfant naitrait avec une circulaire du cordon-, ou de porter une ceinture
- 'accouchement serait long et difficile, I'enfant pourrait mourir -. lls apparaissent en outre
souvent associés a une symbolique du corps qui, par un rapport de type métonymique, lie
une action exercée par, ou sur le corps de la mere, a un résultat sur I'enfant (ne pas laisser
un enfant faire le tour d'une femme enceinte, le bébé aurait, a la naissance, une circulaire du
cordon, ne laisser personne enjamber une femme enceinte).

Des savoirs associés a d'autres dangers étaient également transmis par les matrones comme
la crainte du service poule noire. Ces conceptions sont spécifiques a l'ile et peuvent, comme
nous le verrons plus loin, s‘analyser a partir du syncrétisme opéré entre I'nindouisme et des
pratiques populaires d'origine européenne vers le reste de la sociéte. On peut également noter
une grande importance accordée aux esprits et aux ames errantes par le risque qu'encourt
toute femme enceinte, présente hors de sa maison a se trouver sous certains arbres durant
les heures dites chaudes telles que midi, six heures ou minuit.

La tradition précisait en effet que certains pieds de bois, ou plutét, les ames qui y résident,
possedent un pouvoir particulier, et peuvent, dans certains cas, s'avérer dangereux.

Les arbres dangereux peuvent étre soit sauvages, soit plantés de main dhomme comme
les manguiers du cimetiere des enfants morts sans baptéme, a La Riviere des Pluies, dans
le nord-est de Ile. Jusqu'a la fin du XX®™ siecle, peu de femmes enceintes osaient s'aven-
turer en ce lieu car les ames des enfants, pouvaient, disait-on, venir prendre le corps de ceux
qui n'étaient pas encore nés. La présence des manguiers dans ce cimetiere prolongeait I'an-
cienne coutume qui voulait qu'en Europe, des arbres a feuilles persistantes soient plantés sur
le champ des morts afin d'offrir un abri aux ames des trépassés.

Aux transmissions concernant les prescriptions venaient s'en adjoindre d'autres qui mettai-
ent les futures meres en garde par différentes proscriptions. Celles-ci renouvelaient et con-

25.

Anthropologie des savoirs des Suds 50



firmaient la relation symbiotique présente entre mere et enfant : la femme enceinte qui se
fatigue trop, porte de lourdes charges, risque de fatiguer son enfant qui ne se développera
pas normalement.

Le souci des femmes de se protéger d'un mauvais accouchement se dégageait également
des interdits, liés a I'importance de la dimension spatiale et temporelle de la venue au monde
de lI'enfant. Ainsi, les femmes veillaient a ce que le bébé naisse a terme - le pilon retourné
dans le mortier risquant, par analogie, de provoquer un accouchement prématuré -, a ce qu'il
ne s'étouffe pas avec le cordon ombilical.

PRECAUTIONS ET PROTECTIONS RELIGIEUSES ET MAGICO-RELIGIEUSES

Sur la base des savoirs transmis tant au sein des familles que par les matrones, les précau-
tions et protections mises en place durant ce temps de la grossesse étaient multiples : elles
comprenaient d'abord certains éléments tels que le port de médailles bénies, de garantis, une
méfiance vis-a-vis de toute intervention qui aurait pu s'avérer dorigine sorcellaire (notam-
ment par linterprétation systématique des malaises, des contractions) et elles m'étaient
rapportées par des femmes appartenant a toutes les classes d'age. Certaines précautions,
dont le but était d'éviter les actions malveillantes, apparaissaient néanmoins capitales. Je
développe ici celles relatives aux sorts, a la mise sous la protection de la Vierge en général
(de la Vierge Noire en particulier) et décrirai le mystérieux et tres craint service poule noire.

La meilleure maniere d'éviter les attaques, disaient les femmes, est de ne pas sortir de chez
soi. Mais les réclusions prénatales ne se pratiquaient pas ou tres peu. Les femmes travaillai-
ent généralement jusqu’a leur accouchement ainsi que le racontait Andréa, ancienne matrone
agee de 97 ans a I'époque de cet entretien :

« Les femmes i travaillaient. Jusqu'au bout les femmes i travaillaient. Moi-méme,
quand mi attendais mon bébé, mi partais porte bazar a Saint-Denis, mi sortais
d'ici a pieds et mi partais a Saint-Denis. Des fois méme, jai connu des femmes
qui tombaient malades en chemin (qui avaient des contractions, commencaient
a accoucher), pour avoir leur bébé ! On travaillait jusqu’'a ce qu'on était malade ! »

Un témoignage, recueilli en 2005 a cependant fait état d'une situation de tension entre deux
familles qui était devenue telle gu'une jeune femme, enceinte de quatre mois, préféra rester
chez elle jusqu’au sixieme mois de sa grossesse afin de ne pas risquer de fausse-couche
par intervention malveillante. Car jusqu’a cing mois de gestation, la femme était considérée
comme particulierement sensible aux attaques sorcellaires. Le risque était supposé décroitre
des lors que le foetus était formé et bougeait, pour réapparaitre a I'approche du terme de la
grossesse.

Anthropologie des savoirs des Suds 51



Outre les précautions comportementales et alimentaires d'usage, deux possibilités majeures
de protection existaient et m'ont été rapportées : se mettre sous la protection de la Vierge et
des Saints catholiques, pratiquer le service poule noire.

PROTECTIONS DIVINES

La requéte s'accompagne toujours du port de médailles, de garantis (amulettes). Si la femme
recherche la protection de la Vierge Noire, elle portera autour du cou la médaille appropriée,
gu'elle aura au préalable fait bénir par le prétre de la paroisse. Il est possible, afin de ren-
forcer le pouvoir de la médaille, de la déposer dans un petit sachet confectionné en tissu
blanc (couleur de la Vierge) et de lui adjoindre une priere ou un petit fragment de rameau de
Paques. Le sachet sera alors porté autour du cou a la maniere d'un garanti.

Autre protection possible, le scapulaire, mais alors que ce terme désigne, en francais, I'une
des pieces du costume monastique, il est, a La Réunion, utilisé pour nommer le petit rect-
angle de tissu marron (couleur de I'habit des moines), sur lequel figure une image pieuse. Le
scapulaire était jadis porté par les enfants, le jour de leur communion solennelle. Durant leur
grossesse, certaines femmes le gardent toujours en protection autour du cou, avec, selon
plusieurs interlocutrices, une préférence pour les Vierges a I'enfant, alors que d'autres le con-
servent sur elles jusqu'au baptéme de leur bébé. De telles pratiques étaient également cou-
rantes dans les campagnes francaises jusqu’au début du XXeme siecle.

Certaines matrones se chargeaient de confectionner, elles-mémes, les amulettes destinées
aux futures meres. Cependant, de nos jours et depuis la disparition des femmes-sages, de
nombreuses meres déclarent que les protections portées pendant la grossesse doivent étre,
pour posséder un pouvoir important, confectionnées par un guérisseur ou un devineur. Se
mettre sous la protection d'une divinité implique également que celle-ci soit invoquée, gu'une
offrande accompagne la demande de grace.

Nous retrouvons ces demandes de protection dans les cahiers de la Vierge Noire. Les mes-
sages qui y sont contenus confirment I'importance de la protection divine. Le cap des cing
Mois, qui inquiétait les matrones, et dont elles parlaient fréquemment, apparait clairement.
Les conseils concernant ce cap, présenté comme la fin d'une forme de fragilité aux fausses
couches, faisaient partie des transmissions qui s'opéraient vers les futures meres. Outre
le respect des diverses précautions déja mentionnées, les matrones incitaient en effet les
meres a prier, quelle que soit leur confession religieuse.

Ici, le role prépondérant de l'offrande est mis en relief et semble congu a la maniere d'une
obligation, d'une contrepartie indispensable a 'intervention de la Vierge. Car a Marie, comme
aux Bon Dié malbar, il convient d'offrir des présents. Il peut s'agir d'argent, de fleurs, mais

Anthropologie des savoirs des Suds 52



également de dons déposeés sur le mode des offrandes hindouistes, comme l'assiette que jai
découverte lors d'une purge du canal la Vierge sur le site de la Vierge noire de la Riviere des
Pluies. Elle avait été déposée dans le tunnel, juste sous la statue et contenait des restes de
fruits. Ce mode de demande de grace, a laquelle est associé un contre-don, se retrouve dans
le service poule noire.

Le rituel du service poule noire qui constituait, et constitue toujours une crainte, est a l'origine
de nombreuses mises en garde. Il est particulierement craint des Créoles non hindouistes. |l
possede, pour la plupart d'entre eux, des relents de magie, de sorcellerie. Ce culte est, comme
nous allons le voir, originaire d'Inde du sud mais son nom de poule noire n'est pas inconnu des
Créoles Blancs. En effet, La poule noire est le titre d'un ancien livre de magie, originaire d’'Eur-
ope, dont les copies semblent encore présentes dans certains foyers (avec le Grand et le Petit
Albert, ainsi que le Dragon rouge), ce qui explique en partie la réputation maléfique de cette
cérémonie. De plus, le sacrifice d'une poule noire était, dans I'ancienne France, synonyme
d'invocation satanique.

Le service poule noire pratiqué a La Réunion est, chez les Malbars comme chez les Créoles,
une céremonie conduite en I'honneur de la déesse Petiaye. Tous peuvent y avoir recours ou y
assister, en cas de stérilité de I'épouse, de maladie d'un enfant, de protection d'une grossesse
puis d'un accouchement.

La décision de pratiquer le service poule noire peut également résulter d'un mariage avec un
Malbar ou plus simplement faire suite a des relations de voisinage, a un conseil donné par
un ami, un devineur. Car ce rituel implique des obligations durables et toute personne quiy a
assisté, quia consommeé le repas qui suit la cérémonie, devra sacrifier une poule noire chaque
année, sa vie durant. Il existe cependant une différence entre les habitants (pas nécessaire-
ment indiens d'origine) qui pratiquent I'nindouisme de fagon traditionnelle et permanente et
ceux quinont recours a cette religion que de maniere ponctuelle, pour certains besoins précis.

Mais ce rituel est dangereux et toute rupture du pacte conclu entre 'homme et la divinité
aura des répercussions sur la grossesse ou le nouveau-né. Ainsi, certaines fausses-couches
sont interprétées en termes d'omission rituelle. Le simple fait d'y avoir assisté oblige, théori-
guement, a le reconduire, d'ou l'interdiction faite de le regarder par-dessus le mur des voisins
(sous peine d'avortement), de le photographier et de le filmer, car la déesse risquerait de
frapper celui ou celle qui contrevient a ces regles... a moins que la personne qui photographie
ou filme ne soit un adepte de la divinité.

Mais se protéger des mauvais esprits, se mettre sous la protection d'une divinité ne suffisent
pas.

Anthropologie des savoirs des Suds 53



Les matrones apprenaient également aux futures meres a se maintenir en bonne santé,
a surveiller leur alimentation, a observer une série d'interdits qui sont autant d’indices des
représentations du corps et de son équilibre. De plus, la femme enceinte devait aussi veiller
au bon développement physiologique de I'enfant.

LES LOGIQUES DU CORPS ENCEINT

Afin de montrer ces logiques du corps, je développerai trois points appartenant aux savoirs
qui €étaient transmis : les représentations de I'équilibre thermique du corps de la femme,
les diverses médications et tisanes destinées a accompagner la future mere jusqu’a son
accouchement, les représentations associées a I'embonpoint ainsi qu'a la couleur de la peau.

L’EQUILIBRE THERMIQUE

Les savoirs transmis faisaient jadis état du fait que, pendant la grossesse, I'absence des
regles empéche que la chaleur du corps de la mere puisse s'évacuer. Il convient donc de la
rafraichir au moyen de tisanes, de Iui nettoyer le sang, un corps trop chaud étant porteur d’'un
sang épais, nécessairement vecteur dimpuretés a l'action négative sur le développement,
la santé et I'aspect a venir de I'enfant. La future mere devait donc, pendant le temps de sa
grossesse, étre amenée a absorber diverses tisanes dont la fonction était de lui nettoyer le
sang, de la purifier. Un rapport s'établissait alors selon les oppositions suivantes :

Sang liquide Sang épais

Froid Chaud

Pureté Etat d'impureté

Il faut «réchauffer» Il faut «rafraichir»

Dans le premier cas de figure, si I'équilibre était maintenu, I'enfant qui allait naitre avait toutes
les chances d'avoir la peau claire (ce qui était particulierement valorisé). On disait jadis d'un
enfant qui venait au monde avec la peau claire qu'il était « bienvenu ». En revanche, un sang
sale, épais, impur, était susceptible de marquer la peau de I'enfant qui allait venir au monde
avec le teint sombre.

DES REMEDES
Les plantes (regroupées sous le terme générique d’herbages) étaient le plus souvent

infusées, soit seules, soit sous forme de komplikassion, préparation composée qui réunissait
diverses plantes, généralement en nombre impair ou multiples de trois, nombre a la fonction

Anthropologie des savoirs des Suds 54



bénéfique, réputé augmenter le pouvoir des préparations. De tres nombreux végétaux étai-
ent et sont toujours utilisés. Parmi les plus employées, citons : Les stigmates du mais?, les
racines raquettes?’, sorte de cactus, le col-col?®, herbe que l'on trouve au bord des chemins
dont les graines s'accrochent aux vétements, les herbes a bouc?, le lingue café *°, sorte d'ar-
buste aux baies comestibles (Clémence, 60 ans, recommande de ['utiliser a raison de trois
feuilles mises a infuser dans de I'eau bouillante), le bois de momon®' qu'il faut consommer
avec prudence en début de grossesse en raison de ses propriétés abortives, le bois cassant®.
Juliane, 93 ans, justifie leur utilisation :

« Quand la femme té enceinte, le sang té épais. Les tisanes, té pour éclaircir le
sang et pour soigner (prendre soin de) I'enfant. Les zerbaj**pour faire grossir
I'enfant, c'était aussi les zerb de I'eau. Il y avait aussi le bois cassant, le bois d'mo-
mon, le bois blanc®* ».

« IL N'Y A RIEN DE PLUS BEAU, QUE LA GRAISSE SOUS LA PEAU »... D'UN ENFANT « BIENVENU »

La consommation, sous la forme d'infusions, de certaines plantes, comme la liane dolive®
possédait une double fonction : nettoyer le sang de la mere, traiter, préventivement, in utero,
I'enfant contre le tanbav®, accélérer son développement (en termes de poids)®’. En effet, a
une époque ou la malnutrition était encore fréquente, la venue au monde d'un enfant potelé
était toujours bien percue et considérée comme le gage d'une bonne santé a venir. Ainsi,
Hyacinthe, ancienne matrone agée de 93 ans a I'époque de nos entretiens, préconisait la
consommation quotidienne, par la mere, d'une tisane a base de liane dolive des gu'elle com-
mengait a sentir I'enfant bouger. D'autres, comme Frangoise, 89 ans, préféraient conseiller

26. Barb mais : Zea mays. Les noms scientifiques des plantes proviennent essentiellement de l'ouvrage de
R. Lavergne, Tisaneurs et plantes médicinales indigénes de Ile de La Réunion. Livry Gargan : Orphie, 1990. Les
noms de plantes sont écrits en créole basilectal et sont suivis de leur appellation scientifique.

27. Rasin rakeét : Hylocereus undatus (cactaceae)

28. Kol-kol : également nommeé gérivit, Siegesbeckia orientalis, (Asteraceae).

29. Zerb a bouk : Ageratum conyzoides, (Asteraceae).

30. Ling kafé : Mussaenda arcuata Poiret, (Rubiaceae).

31. Bwa de momon : Maillardia borbonica Duchartre, (Moraceae).

32. Bwa kasan : Psathura borbonica J.F. Gmelin, (Rubiaceae).

33. Zerbaj : tisanes, infusions ou décoctions.

34. Bois blanc : Hernandia mascarenensis (Hernandiaceae). Espéce endémique devenue particulierement rare.
35. Lian doliv : Secamone volubilis (Lam.) Marais, (Asclepiadaceae).

36. Maladie du nouveau-né, culture-bound syndrome. Voir L. Pourchez, 2002

37. Voir, dans la partie Pratiques thérapeutiques du cd. Rom associé a Pourchez, 2002, la préparation d'une
tisane rafraichissante par Joséphine.

Anthropologie des savoirs des Suds 55



la prise du remede uniquement lors du dernier trimestre de la grossesse afin que I'enfant ne
grossisse pas trop et que la naissance ne soit pas trop compliquée.

Aimée, 84 ans, également ancienne matrone, décrit les utilisations de la liane dolive et d'une
ancienne préparation pharmaceutique nommeée antiglaireux :

« Il'y avait la liane d'olive. C'est une liane qui vient un peu dans les Hauts. | com-
mence a donner ¢a depuis que la femme /é enceinte, comme rafraichissant.
C'est efficace. C'est comme le bois de momon. C'est une grosse peau. On enleve
le petit salin dessus et on prend un morceau de bois, on fait tremper ou bien on
fait bouillir et on donne ¢a a la femme enceinte. Mais si i arrive sept, huit mois,
la, il ne faut plus donner parce que I'enfant serait trop gros et il serait difficile a
passer. Il faut supprimer deux mois avant 'accouchement. / fait grossir I'enfant.
| nettoie I'enfant aussi. C'est comme I'antiglaireux®. Dans le temps, on prenait
I'antiglaireux pour nettoyer le sang. Alors, quand une femme était enceinte, i
commencgait a trois, quatre mois a donner tous les soirs une petite cuillere d'an-
tiglaireux et quand i arrivait sept, huit mois, i donnait plus parce qu'on disait qu'il
faisait trop grossir I'enfant ».

Jusqgu'aux années 1960- 1970, la prise en compte de I'ensemble de ces précautions, respect
de I'équilibre du corps et de ses humeurs, ingestion de diverses tisanes destinées a faire
grossir le foetus, était garante de la venue au monde d’'un enfant correspondant aux canons
de la beauté de I'époque (clairement influencés par le contexte colonial ou post-colonial) soit
joufflu et clair de peau.

DES CHANGEMENTS ?

Les divers bouleversements survenus ces dernieres décennies dans le domaine de la
grossesse, tels que le suivi médical, I'information des femmes, les échographies régulieres,
les analyses sanguines, et plus réecemment larrivée des médias, des réseaux sociaux,
devraient avoir transformé les habitudes et les pratiques domestiques, comme celles liées a
I'utilisation des plantes, ou a un autre niveau, les représentations associées a la nécessité de
I'equilibre thermique du corps. Mais mes dernieres enquétes mont montré que, s'il y a bien
eu des transformations, certaines disparitions dans les savoirs qui étaient jadis transmis par
les matrones, les apports récents se sont, pour la plupart, parfaitement intégrés au schéma
préexistant.

Si le comportement alimentaire des femmes tend a se modifier, si les représentations asso-
ciées a I'embonpoint et a la couleur de la peau semblent en nette régression, I'importance
accordée, par les femmes, aux analyses sanguines, au souci de la pureté du sang (méme

38. Ancien médicament qui était encore importé a La Réunion dans les années 1950.

Anthropologie des savoirs des Suds 56



si le sens donné au terme purifier différe du sens réunionnais) demeure. Les femmes inter-
pretent les résultats d'analyses selon la représentation classique du sang liquide qui s'oppose
au sang épais. Si les analyses médicales sont satisfaisantes, c'est que le sang est liquide,
exempt d'impuretés. Mais en cas de taux d'albumine ou de triglycérides trop élevé, il est
épais, donc sale. Le systeme des rafraichissants®® se met alors rapidement en place et de
nombreuses femmes consomment, apres identification du type de déséquilibre présent, de
la tisane a base de barbe mais (pour le gonfman*®), d’herbe a bouc ou d'autres rafraichissants.
Les savoirs des matrones nont donc pas totalement disparu. Aujourd’hui transmis au sein
des familles, relayés par les médias, les réseaux sociauy, ils se sont juste adaptés au nouveau
contexte qui est celui d'une société en évolution extrémement rapide.

CONCLUSION

Présents et transmis depuis les débuts du peuplement de lile a la fin du XVIIeme siecle, les
savoirs des matrones ont perduré depuis plus de trois siecles et ils sont toujours en partie
présents de nos jours. Ces savoirs concernaient de nombreux aspects de la vie des femmes,
tout en s'appliquant également aux hommes des lors qu'un projet d'enfant voyait le jour. Lors
de la grossesse, ils concernaient les représentations associées a la fertilité, a la conception
des enfants, aux conduites a tenir durant la grossesse afin de permettre un développement
harmonieux du bébé, qui corresponde aux canons esthétiques de I'époque. Se poursuivant
lors de la naissance physique puis durant les premiers mois de la vie des enfants, ils con-
stituaient un ensemble qui était enseigné aux femmes et de maniere plus large, aux futurs
parents. Ne se limitant pas a des prescriptions ou a des interdits, ce systeme possédait ses
propres logiques qui associaient conduites thérapeutiques et rapport au sacré, comprenaient
egalement une nosologie, diverses techniques obstétricales, une connaissance de la phyto-
thérapie qui ancrait les savoirs transmis dans un rapport global des femmes a la nature.

Les bouleversements intervenus dans les transmissions culturelles ces cinquante dernieres
années ne les ont pas fait totalement disparaitre. A I'heure ou les dernieres matrones s'en
sont allées, leurs savoirs apparaissent aujourd’hui profondément ancrés dans les savoirs
populaires. lls continuent a se perpétuer au travers des médias, des réseaux sociaux, de
divers sites internet. Ils constituent ainsi une part du patrimoine culturel commun a tous les
Réunionnais, qui transcende totalement les appartenances communautaires ou les choix
identitaires.

39. On désigne sous I'appellation de rafraichissants, les végétaux dont la fonction est de prévenir la maladie ou
de conserver un équilibre des humeurs.

40. Les cedemes, considérés comme la conséquence d’'un sang trop épais.

Anthropologie des savoirs des Suds 57



REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Belmont, N, (1971), Les signes de la naissance. Etude des représentations symboliques
associées aux naissances singulieres. Paris : Plon.

(1988), « Introduction », in la fabrication mythique des enfants, 'lHomme, 105: 5-12.

(1995), Aux sources de I'ethnologie frangaise. '’Académie celtique. Paris : Editions du CTHS.
Benoist, J., (1998), Hindouismes créoles. Paris : Editions du CTHS.

Boltanski, L., (1976, 1969), Prime éducation et morale de classe. Paris : EHESS.

Bonnet, D., Pourchez, L., (2007), Du soin au rite dans I'enfance. Paris : ERES, IRD.

Bril, B., (1989), « Ethnotheories of development and education : a view from different
cultures», European Journal of Psychology of Education, vol. IV, n°2 : 307-318.

Cros, M., (1991), « Les nourritures d'identité ou comment devenir Lobi », in Grossesse et
petite enfance en Afrique noire et a Madagascar. Paris : 'Harmattan, pp. 103-118.

Damus, 0., (2021), Anthropologie de I'accouchement a domicile : les méres, les matrones et
les sages-hommes traditionnels d'Haiti prennent la parole. Paris : Sauramps/ Presses
universitaires des Antilles.

Delaisi de Parseval, G., (1998), La part du pére. Paris : Seuil.

Dupuis, A., (1991), « Lhomme musombi. La couvade chez les Nzebi du Gabon », in Gros-
sesse et petite enfance en Afrique noire et a Madagascar. Paris : 'Harmattan, pp. 77-102.

Ewombé-Moundo, E., (1991), « La callipédie ou I'art d'avoir de beaux enfants en Afrique
noire », in Grossesse et petite enfance en Afrique noire et a Madagascar, S. Lallemand
(ed.). Paris : 'Harmattan, pp. 41-60.

Gélis, J., (1984), Larbre et le fruit. Paris : Fayard.
(1988), La sage-femme ou le médecin : une nouvelle conception de la vie. Paris : Fayard.

Gracchus, F, (1980), Les lieux de la mére dans les sociétés afro-américaines. Paris : Editions
caribéennes.

Hancart-Petitet, P (ed.), (2011a), Lart des matrones revisité. Naissances contemporaines en
question. Paris : Faustroll, Descartes.

(2011b), « De l'usage des savoirs des matrones », in Lart des matrones revisité, Pascale
Hancart-Petitet (ed.). Paris : Faustroll-Descartes : 9-27.

Journet, O,, (1981), « la quéte de I'enfant », Journal des Africanistes, 51, 1-2 : 97-115.
Lallemand, S., (1977), Une famille mossi. Paris : CNRS.

Anthropologie des savoirs des Suds 58



Lallemand, S.(ed.), (1991), Grossesse et petite enfance en Afrique noire et a Madagascar,
S. Lallemand (ed.). Paris : L'Harmattan,

Lallemand, S., Le Moal, G, (1981), « Un petit sujet », Journal des Africanistes, 51, 1-2, 5-21.

Lavergne, R,, (1990), Tisaneurs et plantes médicinales indigénes de l'le de La Réunion. Livry
Gargan : Orphie.

Lavra, P, (2009), Enfanter a la Martinique, des matrones d'autrefois aux naissances hospita-
lieres d'aujourd’hui. Paris : LHarmattan.

Loux, F, (1978), Le jeune enfant et son corps dans la médecine traditionnelle. Paris :
Flammarion.

Loux, F., Richard, P, (1978), Sagesse du corps. La santé et la maladie dans les proverbes
francais. Paris : Maisonneuve et Larose.

Mehler, J., Dupoux, E., (1990), Naitre humain. Paris : Odile Jacob.

Menget, P, (1988), « Note sur I'adoption chez les Txicao du Brésil central », Anthropologie et
sociétés, vol. 12, n°2 : 63-72.

Morel, M.F,, (2013), Accueillir le nouveau-né, d'hier a aujourd'hui. Paris : Erés.

Pancino, C., (1997), « la croyance aux envies maternelles entre culture savante et culture
populaire », Ethnologie francaise, tome 27, n°2 : 154-162.

Pourchez, L., (2002), Grossesse, naissance et petite enfance en société créole. Paris : Kartha-
la.

(2011a), Savoirs des femmes, médecine traditionnelle et nature (Maurice, Réunion,
Rodrigues). Paris : Unesco Publishing.

(2011b), « Les matrones réunionnaises, éléments du folklore local ou actrices de I'évolution
des conduites familiales et biomédicales liées a la grossesse et a la naissance ? », in
L'art des matrones revisité, Pascale Hancart-Petitet (ed.). Paris : Faustroll Descartes :
29-58.

(2023), « Le fil d'Ariane. Le « petit sujet » en est-il toujours un ? », Journal des Africanistes, 93,
Va1 2-26.

Ravololomanga, B., (1992), Etre femme et mére a Madagascar. Paris : 'Harmattan.
Van Gennep, A., (1909), Les rites de passage. Paris : Payot.
(1937), Manuel de folklore frangais contemporain. Paris : Editions Auguste Picard.

Young, D., E,, (2020), « Lanthropologie est-elle une science ? », Recherches amérindiennes
au Québec, vol.50, n°1 : 167-169.

Anthropologie des savoirs des Suds 59



VIDEOGRAPHIE

Pourchez, L., (1999), La femme-qui-aide et la matrone. Documentaire ethnographique, 26mn,
Paris : EHESS.

Anthropologie des savoirs des Suds 60



	Un exemple des savoirs des matrones réunionnaises : l’art d’avoir de beaux enfants 
	Introduction 
	Les savoirs des matrones 
	Un champ d’études finalement peu investigué 
	Des transmissions culturelles 
	Entrée dans la sexualité et théories de la conception 
	L’art de façonner des garçons 

	Le temps de la gestation 
	L’annonce 
	Premier contact 
	Envies et contrariétés 

	Les logiques du corps enceint : les savoirs et  leur relation au sacré 
	Précautions, prescriptions et proscriptions 
	Précautions et protections religieuses et magico-religieuses 
	Protections divines 

	Les logiques du corps enceint 
	L’équilibre thermique 
	Des remèdes 
	« Il n’y a rien de plus beau, que la graisse sous la peau » d’un enfant « bienvenu »
	Des changements ? 

	Conclusion 
	Références bibliographiques 
	Vidéographie 



