
Titre: Un exemple des savoirs des matrones réunionnaises : 
l’art d’avoir de beaux enfants
Auteur: Laurence Pourchez, Inalco
Revue: Anthropologie des savoirs des Suds, numéro 2
Dossier: Le rôle des savoirs du Sud dans la durabilité  
humaine, écologique et planétaire
Numéro dirigé par Obrillant Damus (Université d’État d’Haïti, 
Université de Sherbrooke, Université Laval), Christine  
Focquenoy Simonnet (Université Lille 2), Chen Qiang  
(Université de Sanya), Joseph P. Saint-Fleur (Académie de 
Lille), Catherine Thomas (Association Comprendre et Soigner 
en Situation Transculturelle), Renata de Melo Rosa (Instituto 
Maria Quitéria)
Éditeur: Les Éditions de l’Université de Sherbrooke (ÉDUS)
Année: 2025
Pages: 33 - 60
ISSN: 2817-4070
URI: https://hdl.handle.net/11143/23276
DOI: https://doi.org/10.17118/11143/23276

 Cet ouvrage est mis à disposition selon les termes de la licence Creative 
Commons Attribution 4.0 International.



34Anthropologie des savoirs des Suds

Un exemple des savoirs des matrones réunionnaises : 
l’art d’avoir de beaux enfants

Laurence Pourchez, Inalco
laurence.pourchez@inalco.fr

Résumé : Dans l’Océan indien, à La Réunion, jusqu’à la fin des années 1970, les accouchements étaient prati-
qués à domicile par des matrones. Actrices incontournables de l’éducation des femmes, de la venue au monde 
des tout-petits, elles étaient également celles qui transmettaient les savoirs culturels associés à la première 
partie du cycle de vie, des théories de la conception aux techniques de maternage présentes durant les premiers 
mois de la vie des enfants. Cet article présente une partie de ces savoirs : ceux qui concernaient la reproduction 
et la manière de concevoir de beaux enfants dans un contexte qui était alors encore marqué par la colonisation.

Mots-clés : Anthropologie, fécondité, Île de La Réunion, transmissions culturelles, colonisation.

Abstract: In the Indian Ocean, in Reunion Island, until the end of the 1970s, births were performed at home by 
traditional midwives called matrones. Key players in the education of women, in the birth of toddlers, they were 
also those who transmitted the cultural knowledge associated with the first part of the life cycle, from theories 
of conception to mothering techniques present during the first months of children’s lives. This article presents 
part of this knowledge: that which concerned reproduction and the way of conceiving beautiful children in a 
context which was then still marked by colonization.

Keywords: Anthropology, fertility, Reunion Island, cultural transmissions, colonization.

mailto:laurence.pourchez@inalco.fr


35Anthropologie des savoirs des Suds

Introduction

L’île de La Réunion, territoire français de l’Océan indien possédant le statut de département 
d’Outre-Mer depuis 1946, était, lors de son premier peuplement, à partir de la seconde moitié 
du 17ème siècle, une terre initialement1 vierge de toute occupation humaine. De cette époque 
aux années 1980, les accouchements se sont déroulés principalement2 à domicile. Ils étaient 
assurés par des matrones, femmes d’expériences qui étaient formées à l’art des accouche-
ments (en créole réunionnais : ramasser les petits enfants3) par une aînée dont elles étaient 
l’apprentie, parfois durant plusieurs années4. Elles avaient également pour rôle de transmettre 
divers savoirs féminins associés aux corps, celui de la femme et celui de son enfant à naître.

Parce qu’elles donnaient la vie et qu’elles accompagnaient les femmes du début de leur 
grossesse jusqu’aux premiers mois de la vie de leur enfant, ces femmes-sages, comme on 
les nommait également en créole, sont toujours, malgré leur disparition progressive depuis 
le début des années 1980, toujours extrêmement présentes dans les discours, récits et trad-
itions réunionnais5.

J’ai eu, du début des années 1990 à 20156, le privilège de pouvoir recueillir les savoirs de 
celles qui étaient sans doute les dernières matrones encore en vie dans l’île. La démarche sci-
entifique employée7 s’appuyait sur des enquêtes, de type qualitatif, comprenant récits de vie 
(filmés pour certains) et entretiens semi-directifs ainsi que certaines reconstitutions opérées 

1.  Jusqu’à preuve du contraire.

2.   Des sages-femmes jurées sont néanmoins attestées dans l’île à partir des années 1715 et une école de 
sages-femmes ouvre ses portes à Saint-Denis de La Réunion en 1905.

3.  Plusieurs orthographes du créole réunionnais sont possibles selon la proximité du niveau de langue employé 
avec le français. Les expressions rapportées ici étant issues d’une forme acrolectale du créole, je choisis ici 
d’employer une orthographe basée sur la langue française.

4.   Voir notamment, outre le documentaire intitulé La femme-qui-aide et la matrone (2000), Pourchez, 2002, 
2011a et 2011b.

5.  Pourchez, 2002.

6.  Cette période correspond aux enquêtes conduites lors de mes études doctorales à l’EHESS (sous la direction 
de Suzanne Lallemand) puis post-doctorales (au CNRS, laboratoire APSONAT du MNHN). Mon post-doc s’étant 
achevé en 2003, j’ai poursuivi ces recherches jusqu’à ma nomination à l’Inalco à Paris en 2015. Elles ont été 
interrompues en raison du décès de la dernière matrone avec laquelle je travaillais.

Dans cet article, l’âge attribué aux matrones est celui qui était le leur quand nos entretiens ont commencé, 
sachant que ma collaboration avec certaines, comme Andréa (96 ans au début de nos entretiens) ou Henriette 
(sans doute 98 ans – elle ne connaissait pas son âge avec certitude- quand nous nous sommes rencontrées), 
a duré plusieurs années.

7.  Car, pour celles et ceux qui en douteraient encore, l’anthropologie est bien une science possédant une métho-
dologie spécifique, des protocoles analytiques, une épistémologie. Voir à ce sujet, Young, 2020.



36Anthropologie des savoirs des Suds

à partir de poupées ou de dispositifs spécifiques (tels que ceux utilisés dans les écoles de 
sages-femmes du type dit de Mme du Coudray8) pour les techniques obstétricales.

Il s’agira, dans cet article, de présenter les traditions réunionnaises associées à l’art d’avoir de 
beaux enfants, de mettre en lumière une partie, peu présentée dans la littérature, des savoirs9 
des matrones, lesquels sont souvent délaissés dans les recherches anthropologiques comme 
s’ils constituaient, comme les recherches traitant des conduites de maternage, un «  petit 
sujet » (Lallemand, le Moal, 1981).

Les savoirs dont il sera question ici font partie de l’héritage laissé par les matrones. Ils en 
constituent une partie importante, celle qui concernait l’enfant à naître, futur bébé dont la 
survie et l’aspect physique à la naissance constituaient des enjeux capitaux pour les familles, 
à une époque marquée d’une part, par un taux élevé de mortalité infantile et d’autre part par 
la colonisation et une hiérarchisation sociale fondée sur la couleur de la peau.

Cet article comprend deux parties : je développerai tout d’abord quelques exemples de savoirs 
transmis aux femmes afin de permettre un développement harmonieux et une esthétique de 
l’enfant à naître et du nouveau-né, puis je replacerai ces savoirs dans le cadre général de 
ceux associés aux logiques du corps enceint. Ils constitueront notre fil d’Ariane, ces savoirs 
étant représentatifs et sans doute à l’origine de normes et de valeurs toujours plus ou moins 
présentes au sein de la société réunionnaise.

Quels étaient ces savoirs ? Leur transmission est-elle toujours présente de nos jours ? En quoi 
sont-ils représentatifs de logiques toujours présentes dans la société réunionnaise ?

8.  Voir la description du dispositif : https://www.mnhn.fr/fr/mannequin-pedagogique-d-accouchement.

9.  Les savoirs généralement présentés étant ceux associés à la naissance physique des enfants.



37Anthropologie des savoirs des Suds

Les savoirs des matrones

Un champ d’études finalement peu investigué

De nombreux historiens, essentiellement européanistes, ont étudié les savoirs traditionnels 
associés à la naissance ou la manière dont étaient, jadis, pratiqués les accouchements 
(par exemple Gélis, 1984, 1988, ou Morel, 2013). En outre, comme le note Pascale Hancart-
Petitet (2011b) les années 1980 ont vu la publication, Outre-Atlantique, de nombreux travaux 
anthropologiques consacrés à la naissance. En France, cette anthropologie de la naissance a 
été notamment portée par les travaux de Nicole Belmont (1971), de Suzanne Lallemand (1977, 
1991), de Françoise Loux (1978). Pour autant, assez peu de publications anthropologiques 
ont été consacrées aux savoirs traditionnels des matrones, à ceux qui étaient transmis par 
ces femmes, le seul ouvrage commun sur la question ayant été publié en 2011 sous la direc-
tion de Pascale Hancart-Petitet avec pour objectif de revisiter ces savoirs afin de comprendre

« Comment, et pourquoi se construisent les pratiques des matrones actuelle-
ment » (Hancart-Petitet, 2011 : 11).

Dans le contexte des sociétés créoles, outre mes propres travaux, les savoirs des matrones 
ont été étudiés par Paola Lavra (2009) pour la Martinique, ou plus récemment par Obrillant 
Damus (2021) qui envisage la collaboration entre matrones haïtiennes et obstétriciens.

Mais de ces savoirs, la part qui nous intéresse dans cet article est sans doute la moins docu-
mentée. En effet, si la plupart des publications nous renseignent sur la manière dont étai-
ent conduits les accouchements, sur les techniques obstétricales employées, la période qui 
précède la naissance, de la conception de l’enfant aux premières contractions, puis les pra-
tiques destinées à influencer l’aspect physique à venir du nouveau-né ne sont que rarement 
décrites si ce n’est dans les travaux d’Elisabeth Ewonbé-Moundo (1991). Pour autant, c’est 
durant la grossesse des futures mères, dans les conduites effectuées de manière à donner 
une esthétique particulière au bébé, dans la transmission souvent familiale, et toujours pré-
sente de nos jours, d’une partie de l’héritage des matrones, des savoirs destinés à favoriser 
le développement du futur bébé, son esthétique à venir, que se révèlent certaines représenta-
tions ou valeurs toujours présentes dans la plupart des sociétés et a fortiori dans la société 
réunionnaise.



38Anthropologie des savoirs des Suds

Des transmissions culturelles

A La Réunion, les savoirs concernant ce qui était considéré comme la beauté de l’enfant à 
naître s’inscrivaient dans un ensemble plus vaste qui était celui de l’éducation de la future 
mère. Dès l’annonce de la grossesse, un lien s’établissait entre la future parturiente et celle 
qui allait mettre son enfant au monde. Au sein des familles, de nombreux tabous étaient 
respectés, religieux notamment, qui avaient souvent pour conséquence une absence de 
communication et de transmission intergénérationnelle des savoirs associés à la sexualité et 
à la maternité. Les savoirs transmis par les matrones venaient alors pallier un tabou familial, 
lequel générait un manque de communication et d’éducation sexuelle.

Jusqu’aux années 1980 et le passage systématique à des accouchements effectués, dans 
des maternités, par des sages-femmes diplômées et formées à la biomédecine, la matrone 
était donc tout à la fois une éducatrice qui transmettait les savoirs associés à la fécondité et à 
la maternité, une accompagnante durant le temps de la grossesse, une accoucheuse quand 
venait le temps de mettre l’enfant au monde, une psychologue qui répondait aux questions et 
aux angoisses de la future mère, une puéricultrice qui formait les jeunes mères aux premiers 
gestes de maternage et qui attribuait aussi des soins aux nouveau-nés. A ces différents 
temps correspondaient également des savoirs qui étaient dispensés sur un mode proche de 
l’initiation, chaque étape, chaque palier dans le savoir acquis en amenant un autre.

Ces savoirs concernaient la conception des enfants, le temps de la grossesse, les précautions 
à observer, que celles-ci soient d’ordre médical, alimentaire, comportemental ou associées à 
des critères esthétiques eux-mêmes générés par le contexte social.

Entrée dans la sexualité et théories de la conception

Jusqu’aux années 1970, voire 1980, peu d’informations (voire aucune) étaient données par 
les mères à leurs filles qui se mariaient. Tout discours ou éducation à la sexualité était con-
sidéré comme des zistoirs salaud (des choses sales, grossières) et il convenait de ne pas en 
parler. L’entrée dans la sexualité se faisait fréquemment au moment du mariage et les rela-
tions sexuelles hors mariage étaient cachées. Dans certaines familles, il revenait à la mère, le 
soir du mariage de sa fille, de venir la trouver afin de lui expliquer les évènements sur le point 
d’advenir lors de la nuit de noces, la conduite à tenir. Mais très souvent, au moment de leur 
mariage, les jeunes filles ne sachant que fort peu de choses de la sexualité et des mécan-
ismes de la procréation, elles sollicitaient, quelques jours avant la cérémonie, les matrones 
afin d’avoir des informations sur ce qui était nommé le devoir conjugal. Celles-ci possédaient 
alors un rôle majeur dans leur éducation et, de manière plus large, dans la société.



39Anthropologie des savoirs des Suds

Même le jour du mariage, durant la soirée qui suivait la célébration religieuse, dans la salle 
verte10, la mère de la mariée était garante des bonnes mœurs. Si, par exemple, une panne 
électrique venait à survenir, celle-ci devait immédiatement venir s’asseoir entre les jeunes 
époux afin que rien de fâcheux (baiser ou rapprochement entre les époux avant la nuit de 
noces) ne puisse arriver. De même, au lendemain des noces, c’est elle (parfois la belle-mère 
de la jeune mariée, parfois même la matrone) qui venait vérifier, sur les draps, la trace de la 
consommation du mariage et de la virginité perdue de la nouvelle épouse. Alors, seulement, 
la jeune mariée pouvait revêtir la robe bleue qui signifiait que tout s’était passé avec honneur 
et dans les règles sociales admises.

Lors de l’entrée dans la sexualité, le rôle des matrones était donc fondamental. Elles trans-
mettaient en effet les connaissances, les représentations culturelles liées à la conception 
d’un nouvel être humain, leur description, leur symbolique. Or, les idées associées à la fabri-
cation de l’enfant, l’importance et le rôle dévolu à chaque sexe dans ce processus constituent 
pour nous de précieux indices en termes de place accordée à chacun des géniteurs dans 
la société. Ils nous renseignent également sur le ou les système(s) de pensée propre(s) au 
peuple étudié.

Par exemple, en Europe, de l’antiquité au XIXème siècle, coexistent deux systèmes, que l’on 
rapporte à Hippocrate et Aristote. Si pour Hippocrate, antérieur à Aristote, l’apport parental 
est double et équilibré, les idées défendues par Aristote reposent sur une inégalité des sexes, 
sur une supériorité de l’homme dans le processus de reproduction.

C’est l’homme qui, par son sperme, apporte la vie. Le rôle de la femme est alors de nourrir le 
fœtus par l’apport régulier de sang menstruel. Cette première représentation de la génération 
dominera en Europe jusqu’à la fin du XVIIIème, voire du XIXème siècle. Nicole Belmont (1988), 
explique la diffusion et la persistance de la théorie aristotélicienne, les théories populaires 
européennes de la conception, par leur reprise dans un ouvrage rédigé au XIIIème siècle par 
Albert Le Grand et largement diffusé en Europe, le Grand Albert. Cet élément est pour nous 
d’une grande importance car le Grand Albert était encore, dans les années 1990, fréquemment 
cité par certain(e)s aîné(e)s et présent dans les foyers réunionnais. Aristote pourrait donc, 
bien involontairement, être à l’origine d’une partie des théories populaires réunionnaises de la 
reproduction, théories qui étaient transmises par les matrones, aux jeunes femmes.

Selon les matrones dont j’ai pu recueillir les récits de vie et les savoirs, la conception pouvait 
également être présentée comme le résultat d’une bénédiction divine : on pense aux célèbres 
saints européens consacrés à la fécondité, Greluchon, Phallier et Foutin, aux noms évoca-

10.  Une salle verte est une salle, souvent éphémère, construite en extérieur à partir d’une structure qui peut 
être faite de bambous ou de bois, laquelle est recouverte de palmes de cocotiers, de palmiers, de feuilles de 
bananiers. Ces constructions ont pour but de contenir les convives lors des mariages ou des fêtes familiales.



40Anthropologie des savoirs des Suds

teurs (J. Gélis, 1984 : 60). Ces cultes, ainsi que l’attribution de la grossesse à une intervention 
surnaturelle laisseraient supposer que la grossesse n’est pas uniquement la simple consé-
quence d’un rapport sexuel : elle nécessiterait également une bénédiction de la future mère, 
une intervention divine, comme celle de saints catholiques. Car, et ceci est quasiment de 
l’ordre des universaux, la stérilité était et demeure toujours le plus souvent (même si ce n’est 
pas le cas) attribuée aux femmes.

L’art de façonner… des garçons

Jadis, la naissance d’un garçon était -surtout s’il s’agissait d’un premier-né- et demeure, 
même de nos jours dans certaines familles, très valorisée ainsi qu’en témoigne Andréa, née 
en 1906 et qui était âgée de 98 ans à l’époque de cet entretien :

« Quand le bébé était né, le papa partait dire ça à tous ses camarades... Quand 
c’était un garçon, le papa était plus content ! Parfois la maman non, mais le papa 
oui ! Il était plus content d’avoir un garçon plutôt qu’une fille. Par exemple, moi, 
j’avais un neveu, sept filles durant, il a pas eu de garçon. Hé bien, quand la sep-
tième est née, il était tellement en colère de ne pas avoir eu un garçon qu’il a dit 
qu’il ne dirait rien à personne ».

A la naissance d’un garçon, il était d’usage de tirer deux coups de fusil afin d’annoncer la 
naissance à tous les habitants du village. En revanche, si le nouveau-né était de sexe féminin, 
il était jugé inutile de gaspiller des munitions…

Aussi, les matrones étaient-elles souvent rapidement sollicitées après le mariage. Les jeunes 
épouses venaient demander conseil, afin de savoir comment procéder pour mettre au 
monde un bébé de sexe masculin. Les réponses semblent avoir été assez diverses, selon les 
matrones interrogées. Certaines, comme Andréa, préconisaient des relations sexuelles à la 
lune montante :

« A cause que quand la lune i monte, le… ça que le père i apporte… lé plus fort. 
C’est comme pour les bichiques11. Quand la lune monte, na plus de bichiques ! »

Mais d’autres, comme Thérèse, née en 1913, âgée de 89 ans à l’époque des entretiens, sour-
iaient à l’évocation du rôle de la lune et préconisaient plutôt la consommation d’aliments très 
salés.

C’était parfois le futur père qui venait demander conseil, parfois même après la constatation 
de la grossesse, comme si le sexe de l’enfant pouvait être déterminé et changer in utero. Mais 
comme le disait, non sans malice, Marie-Ange, 99 ans à l’époque de nos entretiens :

11.  Petits alevins qui sont péchés à l’embouchure des ravines et consommés en Kari.



41Anthropologie des savoirs des Suds

« Quand c’est fait…. C’est fait ! »

Le temps de la gestation

L’annonce

Dès lors que la grossesse était constatée, il était d’usage d’enseigner la prudence. Ainsi, les 
matrones apprenaient aux jeunes femmes à attendre quelques semaines avant d’annoncer 
leur grossesse. De même, il était recommandé de ne pas préparer trop tôt l’arrivée du bébé. 
Certaines jeunes femmes déclaraient encore, au début des années 2000 que préparer trop tôt 
berceau ou vêtements était susceptible de porter malheur. Les médias, les réseaux sociaux 
et les nouveaux rites, notamment celui du baby shower, popularisé par les réseaux sociaux, 
ont eu raison de la prudence.

Les précautions, également relevées, dans la médecine traditionnelle française par Françoise 
Loux (1978), se rapprochent de celles concernant l’annonce de la future maternité et visaient 
à ne donner aucune indication sur la date ou la période supposée de l’accouchement. Ce 
silence se justifiait notamment par la crainte d’attaques sorcellaires.

En 2024, et même si les conduites des futures mères tendent à évoluer très rapidement, les 
appels téléphoniques des auditeurs lors des créneaux de libre antenne d’une station de radio 
très écoutée dans l’île laissent supposer que la peur des sorts est toujours bien présente 
comme en témoignaient, récemment, plusieurs appels d’auditeurs qui rapportaient que des 
nœuds de vacoas12  avaient été enterrés devant la kaz d’une femme enceinte. Cet usage, 
très ancien, qui visait, par le nœud effectué sur le végétal, à empêcher que la naissance d’un 
enfant se passe dans de bonnes conditions, est donc toujours bien présent.

Premier contact

Le premier enseignement dispensé par les matrones auprès des futures mères était générale-
ment constitué par divers conseils de prudence. En effet, la grossesse, surtout si elle était 
récente, était jugée précaire et susceptible de se terminer prématurément par une fausse-
couche. Les précautions à respecter étaient d’autant plus nombreuses et impératives que 
la femme enceinte était une primipare. La grossesse était alors vue comme une période 
de marge, au sens de Van Gennep (1909 : 24) durant laquelle la femme enceinte, sortie de 
l’enfance, n’était pas encore mère et demeurait donc fragile. Et c’est cet état de vulnérabilité 
qui justifiait l’ensemble des prescriptions, précautions et interdits qui étaient généralement 

12.  Pandanus.



42Anthropologie des savoirs des Suds

transmis par les matrones et qui, dès lors que la grossesse était constatée, touchaient la 
future mère, et dans certains cas le futur père13  ; mesures préventives liées à la recherche 
d’un équilibre corporel, à l’alimentation, à l’espace, au corps, précautions d’ordre médical, 
symboliques ou magico-religieux qui persistaient jusqu’à la venue au monde de l’enfant.

Il s’agissait, au travers des différentes dispositions prises au sein de la famille, de s’assurer 
de la santé de la mère, de la beauté et de la conformité de l’enfant à venir, Callipédie dont la 
logique peut être analysée selon différents modes : certaines clefs interprétatives sont d’abord 
à rechercher dans la ou les médecine(s) des siècles passés. Ainsi, certaines représentations 
et précautions, que je détaillerai plus loin, se retrouvent dans de nombreuses aires géograph-
iques et se rapprochent de ce que l’on a appelé la « théorie des signatures », médecine des 
semblables théorisée dans l’Europe de la Renaissance par Paracelse à partir d’un fond de 
médecine traditionnelle. Ainsi, le vin est en Europe assimilé au sang (remplacé par le rhum 
à la Réunion), le plantain (de par ses nombreuses graines) est réputé en Chine, assurer la 
fécondité et est, en quelque sorte l’équivalent de l’ovaire de la femme.

Dans d’autres cas, les précautions à observer étaient la conséquence de représentations 
liées aux humeurs et à leur équilibre (comme par exemple, l’importance accordée, dans l’île, 
au sang de la femme enceinte).

D’autres savoirs, transmis par les matrones, concernaient la communication entre la future 
mère et son enfant à naître et il est intéressant de noter que ces savoirs font écho à des études 
menées de nos jours en psychologie du développement14. En effet, les études consacrées à 
la psychologie de la grossesse montrent que la communication entre la mère et son enfant 
est censée s’établir, le plus souvent, vers le deuxième ou le troisième mois. Elle se manifeste 
au travers des comportements alimentaires : envies, dégoûts. Or, pour bon nombre de jeunes 
femmes interrogées15 à La Réunion, les femmes doivent, lorsqu’elles sont enceintes, établir 
leur régime en fonction des réactions de leur enfant.

Les données collectées mettent d’abord en évidence un triangle mère / enfant / pourvoyeur 
de nourriture (que l’on peut supposer être le père -biologique ou social-). Et aux premières 
relations entre la mère et son bébé, au respect des interdits, vont venir s’ajouter des précau-
tions liées au(x) système(s) thérapeutique(s) et de représentations du corps en vigueur dans 
la société.

La nécessité d’observer certaines précautions se justifiait d’abord, à la Réunion comme 
en Europe (Gélis, 1984), par une représentation de la grossesse qui l’assimilait à un état 

13.  Pour les précautions concernant le futur père, je renvoie le lecteur à Pourchez, 2002.

14.  Voir par exemple, Mehler et Dupoux, 1990.

15.  Lors d’enquêtes effectuées à La Réunion de 1994 à 2019.



43Anthropologie des savoirs des Suds

pathologique. On dit toujours, en créole réunionnais, d’une femme qui a des contractions, 
qu’elle est malade, le même terme étant parfois également toujours utilisé, dans la France 
actuelle pour les vaches qui sont sur le point de mettre bas…

Les matrones enseignaient qu’il convenait, par une thérapie parfois à base de plantes ou par 
une médecine des contraires, de rafraîchir16, par certains aliments, le corps trop chaud de la 
future mère, d’éviter les nourritures diurétiques qui pourraient provoquer un déséquilibre des 
humeurs (le sang notamment) voire la naissance prématurée ou la mort de l’enfant.

Dans ce même registre thérapeutique, les savoirs inculqués à la femme enceinte concer-
naient également le comportement sexuel des parents, comportement qui était régi par les 
représentations de la conception et de la fabrication de l’enfant.

Ainsi, de nombreuses matrones conseillaient des rapports sexuels modérés durant la 
grossesse. L’enfant à naître devait, comme s’il s’agissait de la prise d’un médicament, être 
fortifié par des apports réguliers de sperme. Toutefois, les matrones insistaient sur le fait que 
le fœtus ne devait pas sentir les relations sexuelles car ces dernières étaient susceptibles de 
provoquer des fausses couches.

Mais au-delà des précautions à prendre et peut-être afin de les justifier, tout se passait, pen-
dant la grossesse, comme si le corps de la mère et le corps de l’enfant étaient indissoluble-
ment liés, comme si chaque acte de celle-ci pouvait avoir des répercussions sur celui-là, 
croyance extrêmement répandue dont les envies étaient la manifestation la plus évidente.

Envies et contrariétés

Lors des transmissions qui s’opéraient durant la grossesse des mères, les matrones insist-
aient sur la nécessité de respecter les envies. Ces dernières étaient d’ailleurs reconnues et 
acceptées tant chez les femmes que chez les hommes. Chez les hommes, la présence des 
envies était interprétée comme faisant partie de l’ensemble des rites et évènements menant 
le mari à devenir père, comme une manière, pour lui, de vivre sa future paternité.

Cette croyance aux envies n’est pour autant pas uniquement réunionnaise. Elle se retrouve 
en d’autres lieux, à d’autres époques et si dans l’Histoire des animaux, Pline avait déjà effec-
tué le rapprochement entre imagination de la mère et apparence des enfants, elle est égale-
ment présente en Europe, à Madagascar, en Afrique, en Asie du Sud-Est (Pancino, 1997, 
Ravololomanga, 1992)… Ainsi, dans de nombreuses cultures, toute contrariété ou frayeur 

16.   Rafraîchir, en créole réunionnais ne signifie pas donner de la fraîcheur, mais rechercher un équilibre des 
humeurs, la grossesse étant considérée comme une période durant laquelle le corps de la femme est instable 
et vulnérable.



44Anthropologie des savoirs des Suds

provoquée par un spectacle inhabituel est supposée s’imprimer sur le corps de l’enfant ou 
pire, le déformer. En conséquence, les phénomènes liés à l’imagination et au regard sont 
particulièrement craints pour ce qu’ils peuvent être à l’origine de la naissance de monstres.

Bien que relevant d’une même logique qui relie étroitement le corps de la mère et le corps de 
l’enfant, les envies se distinguent des contrariétés. Le terme envie17, désigne, à La Réunion, 
comme en Europe ou à Madagascar, soit les traces laissées sur le corps de l’enfant par un 
désir non satisfait de la mère, soit un besoin impérieux, le plus souvent alimentaire. L’envie 
doit être absolument satisfaite faute de quoi l’enfant naîtra marqué, à l’endroit du corps où 
sa mère aura posé la main au moment où l’appétence s’est manifestée. Les envies se mani-
festent selon plusieurs modes. Susceptibles d’apparaître chez les deux géniteurs de l’enfant, 
elles sont massivement considérées comme susceptibles d’avoir des conséquences tan-
gibles sur le physique de l’enfant. Elles sont, dans certains cas, attribuées au bébé qui, au tra-
vers de l’envie maternelle, fait état d’un choix ou d’une préférence alimentaire. Même lors de 
mes enquêtes les plus récentes (2018, 2019) et chez les jeunes femmes les plus influencées 
par la société moderne, ce savoir demeure et toute tache présente sur le corps de l’enfant est 
immédiatement interprétée en termes d’envie.

La manifestation d’envies est tout de même plus courante chez les femmes qui, si elles 
remettent en cause certaines traditions, tiennent celles relatives aux envies pour véridique.

Dans de nombreux témoignages, les envies sont plutôt attribuées au fœtus, comme si ce 
désir impérieux était dicté par l’enfant lui-même.

Les témoignages abondent, toutes générations confondues, même si certaines femmes sont 
un peu sceptiques, mais a posteriori elles interprètent quand même toute tache présente 
sur le corps de leur enfant en termes d’envie. En règle générale, la notion d’envie apparaît 
comme particulièrement prégnante dans la population et le rôle du père, pourvoyeur de la 
chose désirée, est ici fondamental. Certaines le mettent d’ailleurs en cause en cas de marque 
sur le corps de l’enfant : car si l’envie, visible sur la peau du bébé, dénote une symbiose, une 
étroite relation entre le corps de la mère et celui de son enfant, la tache est aussi, pour de 
nombreuses jeunes femmes, le reflet d’un manque dans le comportement du mari qui n’a 
pas su contenter son épouse. Tout se passe ici comme si le père était en faute, les envies 
relevant alors d’une sorte d’accompagnement de la grossesse par le géniteur de l’enfant. Les 
conséquences des envies sur le corps de l’enfant sont souvent bénignes et se caractérisent 
par une ou plusieurs taches de forme ou de couleur particulière. Selon de nombreuses inter-
locutrices, ces marques s’atténuent ou se font plus nettes selon les saisons et le type d’envie 
non satisfaite : dans le cas d’une envie de morue, présente sur la jambe d’un petit garçon, elle 
est, m’a raconté sa mère, plus visible le vendredi que les autres jours.

17.  Zanvi.



45Anthropologie des savoirs des Suds

Les désirs alimentaires de la femme enceinte sont alors impératifs et portent le plus souvent 
sur des aliments étranges (par exemple du riz cru), aigres (des cornichons, des margozes), 
exotiques (des fraises) ou hors saison, manifestations qui sont la marque d’un état particulier, 
d’une période de marge durant laquelle la femme est particulièrement sensible aux éléments 
extérieurs.

Les contrariétés, déjà mentionnées dans les traités de médecine de la Renaissance sont les 
conséquences de l’imagination maternelle, d’émotions intenses, de pensées ou de spectacles 
effrayants sur le physique de l’enfant. D’autre part, si certains pères m’ont rapporté avoir eu 
des envies, et avoir observé, sur leur progéniture, des traces, conséquences de ces envies, les 
contrariétés et leur influence sur l’aspect de l’enfant semblent être le fait des seules femmes 
et appartenir aux savoirs des femmes.

Le type de témoignage diffère ici, selon l’âge de la personne interrogée. S’il s’agit d’une femme 
ayant dépassé la cinquantaine, elle attribuera plutôt les contrariétés à une émotion violente, 
au spectacle d’un handicapé, d’une personne malade ou contrefaite. Car, comme l’affirme 
Clémence, 60 ans, 11 enfants,

«Parce que si vous avez une contrariété pendant votre grossesse, ça se réper-
cute sur l’enfant.»

Aimée, 52 ans au moment de nos entretiens, se souvient de cette femme, enceinte de jumeaux, 
qui avait vu une cafetière. Celle-ci s’était renversée et l’enfant était né avec la marque du café 
répandu sur la cuisse. Elle rapporte également que le prêtre de la paroisse disait :

«Une femme, pour avoir un bel enfant, il faut que la maman, pendant la gros-
sesse, soit très sage, pas méchante. Comme la maman était pendant la gros-
sesse, l’enfant naîtrait pareil».

Clara, elle aussi âgée de 52 ans, attribue le fait que sa fille soit venue au monde avec le visage 
plat, au fait qu’elle détestait rester couchée pendant sa grossesse et qu’elle s’imaginait, en 
restant allongée, écraser son enfant. Mes interlocutrices les plus jeunes sont, quant à elles, 
plus sensibles à la télévision, aux films d’horreur ou de science-fiction. Lors des enquêtes 
effectuées au début des années 2000, la série télévisée x-files était citée au premier rang des 
spectacles dangereux. Elle a, semble t-il, provoqué de nombreuses malformations chez les 
nouveau-nés… En 2005, Clara attribuait la naissance difficile de son fils, gravement handi-
capé, à une accumulation de contrariétés et de spectacles effrayants.



46Anthropologie des savoirs des Suds

A La Réunion, si les discours attribuant une responsabilité maternelle à l’aspect de l’enfant à 
la naissance semblent être en régression18, la transmission des savoirs associés aux envies 
alimentaires est toujours bien présente. Mais outre les précautions associées aux envies et 
aux contrariétés, les matrones transmettaient d’autres savoirs, qui concernaient tant la future 
mère que le géniteur de l’enfant : ceux associés aux prescriptions, aux proscriptions et aux 
interdits, que ceux-ci soient d’ordre comportemental ou religieux.

Les logiques du corps enceint : les savoirs et  
leur relation au sacré

Précautions, prescriptions et proscriptions

Le temps qui entoure la naissance était, et demeure de nos jours, une période sensible, 
extrêmement ritualisée, au cours de laquelle dominent des précautions et de nombreux inter-
dits, de type alimentaire ou liés à des conduites, à des rituels. Le système traditionnel, trans-
mis entre femmes et notamment par les matrones, concernait à la fois la génitrice de l’enfant 
et son géniteur. Elle présentait d’importantes interconnexions entre les pratiques familiales et 
thérapeutiques, religieuses et magico-religieuses voire sorcellaires.

Les précautions et interdits faisaient souvent référence à la transmission possible de cer-
tains caractères à l’enfant. Sur le plan symbolique, les différentes mesures s’organisaient 
selon deux axes susceptibles de se situer soit dans le champ de l’alimentation, soit dans celui 
de l’espace et du corps. Elles pouvaient en outre être soit d’ordre métaphorique (interdire aux 
femmes enceintes de cueillir un fruit en le détachant de l’arbre, ce serait arracher l’enfant 
du ventre de sa mère), soit d’ordre métonymique (interdire à la femme enceinte de regarder 
certains spectacles violents de peur que l’enfant à naître soit lui-même agressif ou que la 
peur de sa mère s’imprime sur son corps) ou encore d’ordre analogique (éviter de donner à 
la femme enceinte des pattes de crabe à manger, de peur que l’enfant ne naisse avec des 
jambes malformées semblables à celles de ces bêtes).

A l’inverse, certains aliments étaient recommandés car susceptibles soit, de maintenir 
l’équilibre du corps, soit de favoriser le développement de l’enfant.

Les interdits alimentaires ont été regroupés dans le tableau ci-dessous :

18.  Selon l’enquête conduite en 2019.



47Anthropologie des savoirs des Suds

Interdits Conséquences sur l’enfant

Ne pas consommer de citrons Ils provoqueraient des contractions et l’en-
fant naîtrait avec la peau fripée.

Ne pas manger de crabes ou de crustacés L’enfant aurait, à la naissance, une peau rouge 
et abimée qui, deux ou trois jours après la 
naissance, commencerait à peler.

L’enfant risque d’avoir la colique.

Ne pas manger de brèdes, de brèdes chou-
chou en particulier19 

L’enfant aurait la peau rugueuse et fripée.

Ne pas manger de brèdes sonj20 Idem.

Ne pas manger de zourit21 La peau de l’enfant serait rouge et fripée.

Ne pas manger d’aubergines La peau de l’enfant aurait l’aspect du margoz.

Ne pas manger de margoz22 Elle serait granuleuse.

Na pas manger de piment Risque d’échauffement du corps de la mère, 
l’enfant risque de naître couvert de gratèl23.

Ne pas manger de gingembre L’enfant risquerait de naître avec des doigts 
ou des orteils surnuméraires.

Ne pas manger de civet de canard L’enfant serait victime de diarrhées.

Outre l’évidente importance de l’aspect esthétique de l’enfant, du risque de contagion, par 
magie sympathique susceptible de s’opérer entre l’aliment prohibé et le risque encouru (si la 
mère consomme des crustacés, l’enfant aura la peau rouge et fripée), une continuité semble 
exister entre la nécessité de la régulation thermique du corps de la mère et le danger pour 
l’enfant en cas de rupture, par la génitrice, de l’interdit alimentaire. En effet, l’étiologie de la 
gratèl, souvent invoquée, la définit comme la conséquence d’une impureté intérieure, d’un 
sang trop épais. Les aliments prohibés sont donc ceux qui risquent soit de transmettre cer-

19. Le terme de brède (ou brèd) est employé, de manière générique, pour toutes les sortes de feuilles comes-
tibles (généralement préparées et cuisinées en fricassée, avec de l’ail, de l’oignon, du gingembre, parfois de la 
tomate).

20. Feuilles de taro (colocasia).

21. Zourit : poulpe (octopus).

22. Margoz : momordica balsamina, de la famille des cucurbitacées, légume à peau granuleuse qui présente de 
nombreuses aspérités. Le margoz est consommé en salade ou en achards.

23. Gratèl : le mot gratèl désigne généralement l’ensemble des affections cutanées se manifestant par la peau 
qui pèle, qui gratte, qui devient rouge.



48Anthropologie des savoirs des Suds

taines de leurs propriétés négatives à l’enfant, soit de l’échauffer24. On observe également, au 
travers du risque de magie sympathique, différentes analogies possibles, en cas de rupture 
d’interdit, entre l’enfant et l’aliment ingéré par la mère. En cela, les interdits alimentaires se 
distinguent des précautions et proscriptions de type comportemental car si, comme nous le 
verrons plus loin, les interdits liés au corps semblent être à analyser en termes de métaphore 
ou de métonymie, ceux qui se rapportent à l’alimentation relèvent davantage de l’analogie 
possible entre un aliment donné et l’enfant à naître.

En effet, les prescriptions et proscriptions, transmises par les matrones, ne se limitaient pas 
à l’alimentation et la réputation d’extrême perméabilité de la future mère à l’environnement 
extérieur nécessitait d’autres mesures. Le respect scrupuleux de ces précautions était garant 
de la conformité de l’enfant à naître.

Les différents interdits liés à l’espace et au corps relevaient de la même logique que les 
proscriptions alimentaires. Ils étaient le reflet des risques liés au passage physique, à la 
naissance de l’enfant. Ainsi, à La Réunion l’importance quasi-universelle relevée, par Nicole 
Belmont (1989 : 8) de la dimension temporelle et spatiale de la naissance se vérifie et peut 
être étendue à la période qui la précède. Il convenait, dans ce cas, d’éviter que l’enfant ne 
naisse prématurément ou dans des circonstances difficiles.

Au cœur de ces usages familiaux apparaissait le couple mère-enfant, voire la triade, père-
mère-enfant, qu’il fallait considérer d’un point de vue à la fois physique et spirituel. Les dif-
férents interdits soulignaient la nécessité de les protéger, par des précautions visant à per-
mettre un bon déroulement de l’accouchement, en les gardant des attaques maléfiques, des 
mauvais esprits et des âmes errantes.

24.  A comprendre ici en termes de déséquilibre des humeurs.



49Anthropologie des savoirs des Suds

J’ai répertorié divers interdits comportementaux ou liés à la religion, à des pratiques magi-
co-religieuses :

Interdits Conséquences sur l’enfant

Ne pas s’asseoir sur le seuil de la porte. L’enfant naîtrait avec une circulaire du  
cordon.

Ne pas laisser un enfant faire le tour d’une 
femme enceinte.

Le fœtus risquerait de s’étrangler avec le cor-
don ombilical.

Ne laisser personne enjamber une femme 
enceinte.

L’enfant pourrait venir au monde prématuré-
ment ou avec une circulaire du cordon.

Ne pas garder la ceinture attachée. L’accouchement serait long, l’enfant aurait 
des problèmes au passage et il risquerait de 
mourir.

Ne pas s’asseoir sur le moulin maïs (la meule 
servant à transformer les grains de maïs en 
farine).

L’enfant ne sortirait pas (cet interdit a tend-
ance à tomber en désuétude en raison de la 
disparition des moulins maïs).

Ne pas s’asseoir sur la table. Le bébé ne grossirait pas ou il faudrait prati-
quer une césarienne.

Ne pas porter de lourdes charges, ne pas 
effectuer de travaux fatigants.

Ça «porterait» sur le bébé qui naîtrait 
prématurément ou mal formé.

Ne pas se faire soigner les dents. Ça «porterait» sur le bébé.

Ne pas manger dans une marmite. L’enfant pourrait mourir.

Ne pas sortir après six heures du soir et en 
cas de rupture d’interdit, entrer dans la mai-
son à reculons.

L’enfant risquerait d’être pris par une mau-
vaise âme.

Ne pas regarder de spectacles effrayants. Les images marquent l’enfant. 

Ne pas tenter de regarder un service poule 
noire.

Risque de fausse-couche, l’enfant mourrait.

Éviter toute fatigue, toute contrariété. Risque de fausse-couche, de malformation 
de l’enfant.

Ne pas passer sous certains arbres, 
manguiers, camphriers et tamariniers 
notamment.

Les mauvaises âmes prendraient l’enfant, le 
feraient naître fou ou mal formé.



50Anthropologie des savoirs des Suds

Interdits Conséquences sur l’enfant

Ne pas retourner le pilon dans le kalou25. L’enfant viendrait au monde prématurément.

Ne pas s’asseoir sur la pierre la plus proche 
du foyer.

La mère attraperait des clous (furoncles) et 
l’enfant naîtrait avec la gratèl.

Les proscriptions présentées ici relèvent essentiellement de la métaphore et de la mét-
onymie. Ainsi, par un procédé qui pourrait être qualifié de métaphorique, la marmite peut 
être considérée comme l’équivalent de l’utérus maternel et manger dans une marmite 
reviendrait, pour la mère, à dévorer son propre enfant. Certains interdits sont classiques 
et représentent presque des universaux comme l’interdiction faite de s’asseoir sur le seuil 
de la porte, - l’enfant naîtrait avec une circulaire du cordon-, ou de porter une ceinture 

 - l’accouchement serait long et difficile, l’enfant pourrait mourir -. Ils apparaissent en outre 
souvent associés à une symbolique du corps qui, par un rapport de type métonymique, lie 
une action exercée par, ou sur le corps de la mère, à un résultat sur l’enfant (ne pas laisser 
un enfant faire le tour d’une femme enceinte, le bébé aurait, à la naissance, une circulaire du 
cordon, ne laisser personne enjamber une femme enceinte).

Des savoirs associés à d’autres dangers étaient également transmis par les matrones comme 
la crainte du service poule noire. Ces conceptions sont spécifiques à l’île et peuvent, comme 
nous le verrons plus loin, s’analyser à partir du syncrétisme opéré entre l’hindouisme et des 
pratiques populaires d’origine européenne vers le reste de la société. On peut également noter 
une grande importance accordée aux esprits et aux âmes errantes par le risque qu’encourt 
toute femme enceinte, présente hors de sa maison à se trouver sous certains arbres durant 
les heures dites chaudes telles que midi, six heures ou minuit.

La tradition précisait en effet que certains pieds de bois, ou plutôt, les âmes qui y résident, 
possèdent un pouvoir particulier, et peuvent, dans certains cas, s’avérer dangereux.

Les arbres dangereux peuvent être soit sauvages, soit plantés de main d’homme comme 
les manguiers du cimetière des enfants morts sans baptême, à La Rivière des Pluies, dans 
le nord-est de l’île. Jusqu’à la fin du XXème siècle, peu de femmes enceintes osaient s’aven-
turer en ce lieu car les âmes des enfants, pouvaient, disait-on, venir prendre le corps de ceux 
qui n’étaient pas encore nés. La présence des manguiers dans ce cimetière prolongeait l’an-
cienne coutume qui voulait qu’en Europe, des arbres à feuilles persistantes soient plantés sur 
le champ des morts afin d’offrir un abri aux âmes des trépassés.

Aux transmissions concernant les prescriptions venaient s’en adjoindre d’autres qui mettai-
ent les futures mères en garde par différentes proscriptions. Celles-ci renouvelaient et con-

25. 



51Anthropologie des savoirs des Suds

firmaient la relation symbiotique présente entre mère et enfant : la femme enceinte qui se 
fatigue trop, porte de lourdes charges, risque de fatiguer son enfant qui ne se développera 
pas normalement.

Le souci des femmes de se protéger d’un mauvais accouchement se dégageait également 
des interdits, liés à l’importance de la dimension spatiale et temporelle de la venue au monde 
de l’enfant. Ainsi, les femmes veillaient à ce que le bébé naisse à terme - le pilon retourné 
dans le mortier risquant, par analogie, de provoquer un accouchement prématuré -, à ce qu’il 
ne s’étouffe pas avec le cordon ombilical.

Précautions et protections religieuses et magico-religieuses

Sur la base des savoirs transmis tant au sein des familles que par les matrones, les précau-
tions et protections mises en place durant ce temps de la grossesse étaient multiples : elles 
comprenaient d’abord certains éléments tels que le port de médailles bénies, de garantis, une 
méfiance vis-à-vis de toute intervention qui aurait pu s’avérer d’origine sorcellaire (notam-
ment par l’interprétation systématique des malaises, des contractions) et elles m’étaient 
rapportées par des femmes appartenant à toutes les classes d’âge. Certaines précautions, 
dont le but était d’éviter les actions malveillantes, apparaissaient néanmoins capitales. Je 
développe ici celles relatives aux sorts, à la mise sous la protection de la Vierge en général 
(de la Vierge Noire en particulier) et décrirai le mystérieux et très craint service poule noire.

La meilleure manière d’éviter les attaques, disaient les femmes, est de ne pas sortir de chez 
soi. Mais les réclusions prénatales ne se pratiquaient pas ou très peu. Les femmes travaillai-
ent généralement jusqu’à leur accouchement ainsi que le racontait Andréa, ancienne matrone 
âgée de 97 ans à l’époque de cet entretien :

« Les femmes i travaillaient. Jusqu’au bout les femmes i travaillaient. Moi-même, 
quand mi attendais mon bébé, mi partais porte bazar à Saint-Denis, mi sortais 
d’ici à pieds et mi partais à Saint-Denis. Des fois même, j’ai connu des femmes 
qui tombaient malades en chemin (qui avaient des contractions, commençaient 
à accoucher), pour avoir leur bébé ! On travaillait jusqu’à ce qu’on était malade ! »

Un témoignage, recueilli en 2005 a cependant fait état d’une situation de tension entre deux 
familles qui était devenue telle qu’une jeune femme, enceinte de quatre mois, préféra rester 
chez elle jusqu’au sixième mois de sa grossesse afin de ne pas risquer de fausse-couche 
par intervention malveillante. Car jusqu’à cinq mois de gestation, la femme était considérée 
comme particulièrement sensible aux attaques sorcellaires. Le risque était supposé décroître 
dès lors que le fœtus était formé et bougeait, pour réapparaître à l’approche du terme de la 
grossesse.



52Anthropologie des savoirs des Suds

Outre les précautions comportementales et alimentaires d’usage, deux possibilités majeures 
de protection existaient et m’ont été rapportées : se mettre sous la protection de la Vierge et 
des Saints catholiques, pratiquer le service poule noire.

Protections divines

La requête s’accompagne toujours du port de médailles, de garantis (amulettes). Si la femme 
recherche la protection de la Vierge Noire, elle portera autour du cou la médaille appropriée, 
qu’elle aura au préalable fait bénir par le prêtre de la paroisse. Il est possible, afin de ren-
forcer le pouvoir de la médaille, de la déposer dans un petit sachet confectionné en tissu 
blanc (couleur de la Vierge) et de lui adjoindre une prière ou un petit fragment de rameau de 
Pâques. Le sachet sera alors porté autour du cou à la manière d’un garanti.

Autre protection possible, le scapulaire, mais alors que ce terme désigne, en français, l’une 
des pièces du costume monastique, il est, à La Réunion, utilisé pour nommer le petit rect-
angle de tissu marron (couleur de l’habit des moines), sur lequel figure une image pieuse. Le 
scapulaire était jadis porté par les enfants, le jour de leur communion solennelle. Durant leur 
grossesse, certaines femmes le gardent toujours en protection autour du cou, avec, selon 
plusieurs interlocutrices, une préférence pour les Vierges à l’enfant, alors que d’autres le con-
servent sur elles jusqu’au baptême de leur bébé. De telles pratiques étaient également cou-
rantes dans les campagnes françaises jusqu’au début du XXème siècle.

Certaines matrones se chargeaient de confectionner, elles-mêmes, les amulettes destinées 
aux futures mères. Cependant, de nos jours et depuis la disparition des femmes-sages, de 
nombreuses mères déclarent que les protections portées pendant la grossesse doivent être, 
pour posséder un pouvoir important, confectionnées par un guérisseur ou un devineur. Se 
mettre sous la protection d’une divinité implique également que celle-ci soit invoquée, qu’une 
offrande accompagne la demande de grâce.

Nous retrouvons ces demandes de protection dans les cahiers de la Vierge Noire. Les mes-
sages qui y sont contenus confirment l’importance de la protection divine. Le cap des cinq 
mois, qui inquiétait les matrones, et dont elles parlaient fréquemment, apparaît clairement. 
Les conseils concernant ce cap, présenté comme la fin d’une forme de fragilité aux fausses 
couches, faisaient partie des transmissions qui s’opéraient vers les futures mères. Outre 
le respect des diverses précautions déjà mentionnées, les matrones incitaient en effet les 
mères à prier, quelle que soit leur confession religieuse.

Ici, le rôle prépondérant de l’offrande est mis en relief et semble conçu à la manière d’une 
obligation, d’une contrepartie indispensable à l’intervention de la Vierge. Car à Marie, comme 
aux Bon Dié malbar, il convient d’offrir des présents. Il peut s’agir d’argent, de fleurs, mais 



53Anthropologie des savoirs des Suds

également de dons déposés sur le mode des offrandes hindouistes, comme l’assiette que j’ai 
découverte lors d’une purge du canal la Vierge sur le site de la Vierge noire de la Rivière des 
Pluies. Elle avait été déposée dans le tunnel, juste sous la statue et contenait des restes de 
fruits. Ce mode de demande de grâce, à laquelle est associé un contre-don, se retrouve dans 
le service poule noire.

Le rituel du service poule noire qui constituait, et constitue toujours une crainte, est à l’origine 
de nombreuses mises en garde. Il est particulièrement craint des Créoles non hindouistes. Il 
possède, pour la plupart d’entre eux, des relents de magie, de sorcellerie. Ce culte est, comme 
nous allons le voir, originaire d’Inde du sud mais son nom de poule noire n’est pas inconnu des 
Créoles Blancs. En effet, La poule noire est le titre d’un ancien livre de magie, originaire d’Eur-
ope, dont les copies semblent encore présentes dans certains foyers (avec le Grand et le Petit 
Albert, ainsi que le Dragon rouge), ce qui explique en partie la réputation maléfique de cette 
cérémonie. De plus, le sacrifice d’une poule noire était, dans l’ancienne France, synonyme 
d’invocation satanique.

Le service poule noire pratiqué à La Réunion est, chez les Malbars comme chez les Créoles, 
une cérémonie conduite en l’honneur de la déesse Petiaye. Tous peuvent y avoir recours ou y 
assister, en cas de stérilité de l’épouse, de maladie d’un enfant, de protection d’une grossesse 
puis d’un accouchement.

La décision de pratiquer le service poule noire peut également résulter d’un mariage avec un 
Malbar ou plus simplement faire suite à des relations de voisinage, à un conseil donné par 
un ami, un devineur. Car ce rituel implique des obligations durables et toute personne qui y a 
assisté, qui a consommé le repas qui suit la cérémonie, devra sacrifier une poule noire chaque 
année, sa vie durant. Il existe cependant une différence entre les habitants (pas nécessaire-
ment indiens d’origine) qui pratiquent l’hindouisme de façon traditionnelle et permanente et 
ceux qui n’ont recours à cette religion que de manière ponctuelle, pour certains besoins précis.

Mais ce rituel est dangereux et toute rupture du pacte conclu entre l’homme et la divinité 
aura des répercussions sur la grossesse ou le nouveau-né. Ainsi, certaines fausses-couches 
sont interprétées en termes d’omission rituelle. Le simple fait d’y avoir assisté oblige, théori-
quement, à le reconduire, d’où l’interdiction faite de le regarder par-dessus le mur des voisins 
(sous peine d’avortement), de le photographier et de le filmer, car la déesse risquerait de 
frapper celui ou celle qui contrevient à ces règles… à moins que la personne qui photographie 
ou filme ne soit un adepte de la divinité.

Mais se protéger des mauvais esprits, se mettre sous la protection d’une divinité ne suffisent 
pas.



54Anthropologie des savoirs des Suds

Les matrones apprenaient également aux futures mères à se maintenir en bonne santé, 
à surveiller leur alimentation, à observer une série d’interdits qui sont autant d’indices des 
représentations du corps et de son équilibre. De plus, la femme enceinte devait aussi veiller 
au bon développement physiologique de l’enfant.

Les logiques du corps enceint

Afin de montrer ces logiques du corps, je développerai trois points appartenant aux savoirs 
qui étaient transmis : les représentations de l’équilibre thermique du corps de la femme, 
les diverses médications et tisanes destinées à accompagner la future mère jusqu’à son 
accouchement, les représentations associées à l’embonpoint ainsi qu’à la couleur de la peau.

L’équilibre thermique

Les savoirs transmis faisaient jadis état du fait que, pendant la grossesse, l’absence des 
règles empêche que la chaleur du corps de la mère puisse s’évacuer. Il convient donc de la 
rafraîchir au moyen de tisanes, de lui nettoyer le sang, un corps trop chaud étant porteur d’un 
sang épais, nécessairement vecteur d’impuretés à l’action négative sur le développement, 
la santé et l’aspect à venir de l’enfant. La future mère devait donc, pendant le temps de sa 
grossesse, être amenée à absorber diverses tisanes dont la fonction était de lui nettoyer le 
sang, de la purifier. Un rapport s’établissait alors selon les oppositions suivantes :

Sang liquide Sang épais

Froid Chaud

Pureté État d’impureté

Il faut «réchauffer» Il faut «rafraîchir»

Dans le premier cas de figure, si l’équilibre était maintenu, l’enfant qui allait naître avait toutes 
les chances d’avoir la peau claire (ce qui était particulièrement valorisé). On disait jadis d’un 
enfant qui venait au monde avec la peau claire qu’il était « bienvenu ». En revanche, un sang 
sale, épais, impur, était susceptible de marquer la peau de l’enfant qui allait venir au monde 
avec le teint sombre.

Des remèdes

Les plantes (regroupées sous le terme générique d’herbages) étaient le plus souvent 
infusées, soit seules, soit sous forme de komplikassion, préparation composée qui réunissait 
diverses plantes, généralement en nombre impair ou multiples de trois, nombre à la fonction 



55Anthropologie des savoirs des Suds

bénéfique, réputé augmenter le pouvoir des préparations. De très nombreux végétaux étai-
ent et sont toujours utilisés. Parmi les plus employées, citons : Les stigmates du maïs26, les 
racines raquettes27, sorte de cactus, le col-col28, herbe que l’on trouve au bord des chemins 
dont les graines s’accrochent aux vêtements, les herbes à bouc29, le lingue café 30, sorte d’ar-
buste aux baies comestibles (Clémence, 60 ans, recommande de l’utiliser à raison de trois 
feuilles mises à infuser dans de l’eau bouillante), le bois de momon31 qu’il faut consommer 
avec prudence en début de grossesse en raison de ses propriétés abortives, le bois cassant32. 
Juliane, 93 ans, justifie leur utilisation :

« Quand la femme té enceinte, le sang té épais. Les tisanes, té pour éclaircir le 
sang et pour soigner (prendre soin de) l’enfant. Les zerbaj33pour faire grossir 
l’enfant, c’était aussi les zerb de l’eau. Il y avait aussi le bois cassant, le bois d’mo-
mon, le bois blanc34 ».

« Il n’y a rien de plus beau, que la graisse sous la peau »… d’un enfant « bienvenu »

La consommation, sous la forme d’infusions, de certaines plantes, comme la liane d’olive35 
possédait une double fonction : nettoyer le sang de la mère, traiter, préventivement, in utero, 
l’enfant contre le tanbav36, accélérer son développement (en termes de poids)37. En effet, à 
une époque où la malnutrition était encore fréquente, la venue au monde d’un enfant potelé 
était toujours bien perçue et considérée comme le gage d’une bonne santé à venir. Ainsi, 
Hyacinthe, ancienne matrone âgée de 93 ans à l’époque de nos entretiens, préconisait la 
consommation quotidienne, par la mère, d’une tisane à base de liane d’olive dès qu’elle com-
mençait à sentir l’enfant bouger. D’autres, comme Françoise, 89 ans, préféraient conseiller 

26.   Barb maïs : Zea mays. Les noms scientifiques des plantes proviennent essentiellement de l’ouvrage de 
R. Lavergne, Tisaneurs et plantes médicinales indigènes de l’île de La Réunion. Livry Gargan : Orphie, 1990. Les 
noms de plantes sont écrits en créole basilectal et sont suivis de leur appellation scientifique. 

27.  Rasin rakèt : Hylocereus undatus (cactaceae)

28.  Kol-kol : également nommé gérivit, Siegesbeckia orientalis, (Asteraceae).

29.  Zerb a bouk : Ageratum conyzoïdes, (Asteraceae).

30.  Ling kafé : Mussaenda arcuata Poiret, (Rubiaceae).

31.  Bwa de momon : Maillardia borbonica Duchartre, (Moraceae).

32.  Bwa kasan : Psathura borbonica J.F. Gmelin, (Rubiaceae).

33.  Zerbaj : tisanes, infusions ou décoctions.

34.  Bois blanc : Hernandia mascarenensis (Hernandiaceae). Espèce endémique devenue particulièrement rare.

35.  Lian doliv : Secamone volubilis (Lam.) Marais, (Asclepiadaceae).

36.  Maladie du nouveau-né, culture-bound syndrome. Voir L. Pourchez, 2002

37.   Voir, dans la partie Pratiques thérapeutiques du cd. Rom associé à Pourchez, 2002, la préparation d’une 
tisane rafraîchissante par Joséphine.



56Anthropologie des savoirs des Suds

la prise du remède uniquement lors du dernier trimestre de la grossesse afin que l’enfant ne 
grossisse pas trop et que la naissance ne soit pas trop compliquée.

Aimée, 84 ans, également ancienne matrone, décrit les utilisations de la liane d’olive et d’une 
ancienne préparation pharmaceutique nommée antiglaireux :

« Il y avait la liane d’olive. C’est une liane qui vient un peu dans les Hauts. I com-
mence à donner ça depuis que la femme lé enceinte, comme rafraîchissant. 
C’est efficace. C’est comme le bois de momon. C’est une grosse peau. On enlève 
le petit salin dessus et on prend un morceau de bois, on fait tremper ou bien on 
fait bouillir et on donne ça à la femme enceinte. Mais si i arrive sept, huit mois, 
là, il ne faut plus donner parce que l’enfant serait trop gros et il serait difficile à 
passer. Il faut supprimer deux mois avant l’accouchement. I fait grossir l’enfant. 
I nettoie l’enfant aussi. C’est comme l’antiglaireux38. Dans le temps, on prenait 
l’antiglaireux pour nettoyer le sang. Alors, quand une femme était enceinte, i 
commençait à trois, quatre mois à donner tous les soirs une petite cuillère d’an-
tiglaireux et quand i arrivait sept, huit mois, i donnait plus parce qu’on disait qu’il 
faisait trop grossir l’enfant ».

Jusqu’aux années 1960- 1970, la prise en compte de l’ensemble de ces précautions, respect 
de l’équilibre du corps et de ses humeurs, ingestion de diverses tisanes destinées à faire 
grossir le fœtus, était garante de la venue au monde d’un enfant correspondant aux canons 
de la beauté de l’époque (clairement influencés par le contexte colonial ou post-colonial) soit 
joufflu et clair de peau.

Des changements ?

Les divers bouleversements survenus ces dernières décennies dans le domaine de la 
grossesse, tels que le suivi médical, l’information des femmes, les échographies régulières, 
les analyses sanguines, et plus récemment l’arrivée des médias, des réseaux sociaux, 
devraient avoir transformé les habitudes et les pratiques domestiques, comme celles liées à 
l’utilisation des plantes, ou à un autre niveau, les représentations associées à la nécessité de 
l’équilibre thermique du corps. Mais mes dernières enquêtes m’ont montré que, s’il y a bien 
eu des transformations, certaines disparitions dans les savoirs qui étaient jadis transmis par 
les matrones, les apports récents se sont, pour la plupart, parfaitement intégrés au schéma 
préexistant.

Si le comportement alimentaire des femmes tend à se modifier, si les représentations asso-
ciées à l’embonpoint et à la couleur de la peau semblent en nette régression, l’importance 
accordée, par les femmes, aux analyses sanguines, au souci de la pureté du sang (même 

38.  Ancien médicament qui était encore importé à La Réunion dans les années 1950.



57Anthropologie des savoirs des Suds

si le sens donné au terme purifier diffère du sens réunionnais) demeure. Les femmes inter-
prètent les résultats d’analyses selon la représentation classique du sang liquide qui s’oppose 
au sang épais. Si les analyses médicales sont satisfaisantes, c’est que le sang est liquide, 
exempt d’impuretés. Mais en cas de taux d’albumine ou de triglycérides trop élevé, il est 
épais, donc sale. Le système des rafraîchissants39 se met alors rapidement en place et de 
nombreuses femmes consomment, après identification du type de déséquilibre présent, de 
la tisane à base de barbe maïs (pour le gonfman40 ), d’herbe à bouc ou d’autres rafraîchissants. 
Les savoirs des matrones n’ont donc pas totalement disparu. Aujourd’hui transmis au sein 
des familles, relayés par les médias, les réseaux sociaux, ils se sont juste adaptés au nouveau 
contexte qui est celui d’une société en évolution extrêmement rapide.

Conclusion

Présents et transmis depuis les débuts du peuplement de l’île à la fin du XVIIème siècle, les 
savoirs des matrones ont perduré depuis plus de trois siècles et ils sont toujours en partie 
présents de nos jours. Ces savoirs concernaient de nombreux aspects de la vie des femmes, 
tout en s’appliquant également aux hommes dès lors qu’un projet d’enfant voyait le jour. Lors 
de la grossesse, ils concernaient les représentations associées à la fertilité, à la conception 
des enfants, aux conduites à tenir durant la grossesse afin de permettre un développement 
harmonieux du bébé, qui corresponde aux canons esthétiques de l’époque. Se poursuivant 
lors de la naissance physique puis durant les premiers mois de la vie des enfants, ils con-
stituaient un ensemble qui était enseigné aux femmes et de manière plus large, aux futurs 
parents. Ne se limitant pas à des prescriptions ou à des interdits, ce système possédait ses 
propres logiques qui associaient conduites thérapeutiques et rapport au sacré, comprenaient 
également une nosologie, diverses techniques obstétricales, une connaissance de la phyto-
thérapie qui ancrait les savoirs transmis dans un rapport global des femmes à la nature.

Les bouleversements intervenus dans les transmissions culturelles ces cinquante dernières 
années ne les ont pas fait totalement disparaître. A l’heure où les dernières matrones s’en 
sont allées, leurs savoirs apparaissent aujourd’hui profondément ancrés dans les savoirs 
populaires. Ils continuent à se perpétuer au travers des médias, des réseaux sociaux, de 
divers sites internet. Ils constituent ainsi une part du patrimoine culturel commun à tous les 
Réunionnais, qui transcende totalement les appartenances communautaires ou les choix 
identitaires.

39.  On désigne sous l’appellation de rafraîchissants, les végétaux dont la fonction est de prévenir la maladie ou 
de conserver un équilibre des humeurs.

40.  Les œdèmes, considérés comme la conséquence d’un sang trop épais.



58Anthropologie des savoirs des Suds

Références bibliographiques

Belmont, N., (1971), Les signes de la naissance. Étude des représentations symboliques  
associées aux naissances singulières. Paris : Plon.

(1988), « Introduction », in la fabrication mythique des enfants, L’Homme, 105 : 5-12.

(1995), Aux sources de l’ethnologie française. L’Académie celtique. Paris : Editions du CTHS.

Benoist, J., (1998), Hindouismes créoles. Paris : Editions du CTHS.

Boltanski, L., (1976, 1969), Prime éducation et morale de classe. Paris : EHESS.

Bonnet, D., Pourchez, L., (2007), Du soin au rite dans l’enfance. Paris : ERES, IRD.

Bril, B., (1989), « Ethnotheories of development and education : a view from different 
cultures», European Journal of Psychology of Education, vol. IV, no2 : 307-318.

Cros, M., (1991), « Les nourritures d’identité ou comment devenir Lobi », in Grossesse et 
petite enfance en Afrique noire et à Madagascar. Paris : L’Harmattan, pp. 103-118.

Damus, O., (2021), Anthropologie de l’accouchement à domicile : les mères, les matrones et 
les sages-hommes traditionnels d’Haïti prennent la parole. Paris : Sauramps/ Presses 
universitaires des Antilles.

Delaisi de Parseval, G., (1998), La part du père. Paris : Seuil.

Dupuis, A., (1991), « L’homme musombi. La couvade chez les Nzebi du Gabon », in Gros-
sesse et petite enfance en Afrique noire et à Madagascar. Paris : L’Harmattan, pp. 77-102.

Ewombé-Moundo, E., (1991), « La callipédie ou l’art d’avoir de beaux enfants en Afrique 
noire », in Grossesse et petite enfance en Afrique noire et à Madagascar, S. Lallemand 
(ed.). Paris : L’Harmattan, pp. 41-60.

Gélis, J., (1984), L’arbre et le fruit. Paris : Fayard.

(1988), La sage-femme ou le médecin : une nouvelle conception de la vie. Paris : Fayard.

Gracchus, F., (1980), Les lieux de la mère dans les sociétés afro-américaines. Paris : Editions 
caribéennes.

Hancart-Petitet, P. (ed.), (2011a), L’art des matrones revisité. Naissances contemporaines en 
question. Paris : Faustroll, Descartes.

(2011b), « De l’usage des savoirs des matrones », in L’art des matrones revisité, Pascale  
Hancart-Petitet (ed.). Paris : Faustroll-Descartes : 9-27.

Journet, O., (1981), « la quête de l’enfant », Journal des Africanistes, 51, 1-2 : 97-115.

Lallemand, S., (1977), Une famille mossi. Paris : CNRS.



59Anthropologie des savoirs des Suds

Lallemand, S.(ed.), (1991), Grossesse et petite enfance en Afrique noire et à Madagascar,  
S. Lallemand (ed.). Paris : L’Harmattan,

Lallemand, S., Le Moal, G., (1981), « Un petit sujet », Journal des Africanistes, 51, 1-2, 5-21.

Lavergne, R., (1990), Tisaneurs et plantes médicinales indigènes de l’île de La Réunion. Livry 
Gargan : Orphie.

Lavra, P, (2009), Enfanter à la Martinique, des matrones d’autrefois aux naissances hospita-
lières d’aujourd’hui. Paris : L’Harmattan.

Loux, F., (1978), Le jeune enfant et son corps dans la médecine traditionnelle. Paris :  
Flammarion.

Loux, F., Richard, P., (1978), Sagesse du corps. La santé et la maladie dans les proverbes  
français. Paris : Maisonneuve et Larose.

Mehler, J., Dupoux, E., (1990), Naître humain. Paris : Odile Jacob.

Menget, P., (1988), « Note sur l’adoption chez les Txicao du Brésil central », Anthropologie et 
sociétés, vol. 12, no2 : 63-72.

Morel, M.F., (2013), Accueillir le nouveau-né, d’hier à aujourd’hui. Paris : Érès.

Pancino, C., (1997), « la croyance aux envies maternelles entre culture savante et culture 
populaire », Ethnologie française, tome 27, no2 : 154-162.

Pourchez, L., (2002), Grossesse, naissance et petite enfance en société créole. Paris : Kartha-
la.

(2011a), Savoirs des femmes, médecine traditionnelle et nature (Maurice, Réunion,  
Rodrigues). Paris : Unesco Publishing.

(2011b), « Les matrones réunionnaises, éléments du folklore local ou actrices de l’évolution 
des conduites familiales et biomédicales liées à la grossesse et à la naissance ? », in 
L’art des matrones revisité, Pascale Hancart-Petitet (ed.). Paris : Faustroll Descartes :  
29-58.

(2023), « Le fil d’Ariane. Le « petit sujet » en est-il toujours un ? », Journal des Africanistes, 93, 
½ : 2-26.

Ravololomanga, B., (1992), Etre femme et mère à Madagascar. Paris : L’Harmattan.

Van Gennep, A., (1909), Les rites de passage. Paris : Payot.

(1937), Manuel de folklore français contemporain. Paris : Editions Auguste Picard.

 Young, D., E., (2020), « L’anthropologie est-elle une science ? », Recherches amérindiennes 
au Québec, vol.50, no1 : 167-169.



60Anthropologie des savoirs des Suds

Vidéographie

Pourchez, L., (1999), La femme-qui-aide et la matrone. Documentaire ethnographique, 26mn, 
Paris : EHESS.


	Un exemple des savoirs des matrones réunionnaises : l’art d’avoir de beaux enfants 
	Introduction 
	Les savoirs des matrones 
	Un champ d’études finalement peu investigué 
	Des transmissions culturelles 
	Entrée dans la sexualité et théories de la conception 
	L’art de façonner des garçons 

	Le temps de la gestation 
	L’annonce 
	Premier contact 
	Envies et contrariétés 

	Les logiques du corps enceint : les savoirs et  leur relation au sacré 
	Précautions, prescriptions et proscriptions 
	Précautions et protections religieuses et magico-religieuses 
	Protections divines 

	Les logiques du corps enceint 
	L’équilibre thermique 
	Des remèdes 
	« Il n’y a rien de plus beau, que la graisse sous la peau » d’un enfant « bienvenu »
	Des changements ? 

	Conclusion 
	Références bibliographiques 
	Vidéographie 



