
Titre: Les pratiques ethno-obstétricales des matrones  
haïtiennes au prisme de la pédagogie régénératrice et  
réparatrice
Auteur: Obrillant Damus, Université de Sherbrooke, Université 
Laval, Université d’État d’Haïti
Revue: Anthropologie des savoirs des Suds, numéro 2
Dossier: Le rôle des savoirs du Sud dans la durabilité  
humaine, écologique et planétaire
Numéro dirigé par Obrillant Damus (Université d’État d’Haïti, 
Université de Sherbrooke, Université Laval), Christine  
Focquenoy Simonnet (Université Lille 2), Chen Qiang  
(Université de Sanya), Joseph P. Saint-Fleur (Académie de 
Lille), Catherine Thomas (Association Comprendre et Soigner 
en Situation Transculturelle), Renata de Melo Rosa (Instituto 
Maria Quitéria)
Éditeur: Les Éditions de l’Université de Sherbrooke (ÉDUS)
Année: 2025
Pages: 9 - 32
ISSN: 2817-4070
URI: https://hdl.handle.net/11143/23275
DOI: https://doi.org/10.17118/11143/23275

 Cet ouvrage est mis à disposition selon les termes de la licence Creative 
Commons Attribution 4.0 International.



10Anthropologie des savoirs des Suds

Les pratiques ethno-obstétricales des matrones  
haïtiennes au prisme de la pédagogie régénératrice et  

réparatrice

Obrillant Damus, Université de Sherbrooke, Université Laval, Université d’État 
d’Haïti
Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca, Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca

Résumé : Les pratiques ethno-obstétricales des matrones haïtiennes relèvent de la pédagogie régénératrice et 
réparatrice, car elles renvoient à un ensemble de savoirs, de savoir-faire et de savoir-être, ainsi qu’à des modes 
de pensée et d’action visant à régénérer et à réparer le corps-esprit des femmes durant la période de grossesse, 
pendant le travail et durant les suites de couches. Les sages-femmes traditionnelles (fanm chay) jouent un rôle 
important dans la lutte contre la vulnérabilité des femmes enceintes, des femmes en couches, des accouchées 
et de leur bébé dans les milieux ruraux peu ou pas biomédicalisés où elles se substituent généralement aux 
professionnels de santé formés à la médecine occidentale. Elles contribuent à la conservation et à l’utilisation 
durable de la nature par leur savoir-faire, leurs modes de pensée et d’action.

Mots-clés : Matrones haïtiennes, pédagogie régénératrice et réparatrice, femmes enceintes, bébé, maternité 
rurale, corps-esprit.

The ethno-obstetrical practices of Haitian matrons  
through the prism of regenerative and restorative pedagogy

Summary: The ethno-obstetrical practices of Haitian matrons fall under regenerative and restorative pedagogy. 
These practices refer to a set of knowledge, know-how and ways of being, as well as modes of thought and 
action aimed at regenerating and repairing the body-mind of women during pregnancy, during labor and after 
childbirth. Traditional midwives (fanm chay) play an important role in the fight against the vulnerability of pre-
gnant women, women in childbirth, those who have given birth and their babies in rural areas with little or no bio-
medicalization where they generally replace health professionals trained in Western medicine. They contribute 
to the conservation and sustainable use of nature through their know-how, their ways of thinking and acting.

Keywords: Haitian matrons, regenerative and restorative pedagogy, pregnant women, baby, rural maternity, 
body-mind.

mailto:Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca
mailto:Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca


11Anthropologie des savoirs des Suds

Las prácticas etno-obstétricas de las comadronas haitianas a través del prisma de la 
pedagogía regenerativa y reparadora

Resumen: Las prácticas etno-obstétricas de las comadronas haitianas se enmarcan en la pedagogía regene-
rativa y reparadora, ya que hacen referencia a un conjunto de conocimientos, saberes prácticos y habilidades 
interpersonales, así como a modos de pensamiento y acción destinados a regenerar y reparar el cuerpomente 
de las mujeres durante el embarazo, el parto y el puerperio. Las comadronas tradicionales (fanm chay) desem-
peñan un papel importante en la lucha contra la vulnerabilidad de las embarazadas, parturientas, de las madres 
y sus bebés en las zonas rurales con escasa o nula biomedicina, donde suelen sustituirse a los profesionales 
sanitarios formados en la medicina occidental. Esas mujeres contribuyen a la conservación y el uso sostenible 
de la naturaleza por medio de sus conocimientos, formas de pensar y de acción.

Palabras clave : Comadronas haitianas, enseñanza regeneradora y reparadora, mujeres embarazadas, bebés, 
maternidad rural, cuerpomente.



12Anthropologie des savoirs des Suds

Introduction

En Haïti, les matrones jouent un rôle important dans la lutte contre la vulnérabilité des 
femmes enceintes, des femmes en gésine, des accouchées et de leur bébé dans les milieux 
ruraux. Elles se substituent aux professionnels de santé modernes dans les communautés 
peu ou pas biomédicalisées. La mise en application de leurs connaissances aux dimensions 
multiples (médicale, spirituelle, technique, symbolique, mythologique, magique, etc.), le pro-
cessus de leur production et de leur transmission participent sans aucun doute de ce que 
nous appelons la pédagogie régénératrice et réparatrice, laquelle renvoie à un ensemble de 
méthodes et de savoirs visant à nous régénérer nous-mêmes, à régénérer les autres et à 
réparer le passé et le présent dans une perspective de durabilité humaine, écologique1 et 
planétaire (Damus, 2023a).

Cette pédagogie vise à réduire les processus de destruction de soi, des autres humains et 
des non-humains. Elle remet donc en question l’illusion d’invulnérabilité ontologique (la croy-
ance à la fois consciente et inconsciente selon laquelle seules les autres personnes sont 
vulnérables) qui nous empêche de nous régénérer, d’aider les autres à se régénérer en nous 
incitant à regarder en face notre vulnérabilité native (Homo vulnerabilis, Damus, 2016).

1.  Les savoirs et les savoir-faire des sages-femmes traditionnelles leur permettent de contribuer à la conserva-
tion et à l’utilisation durable de la biodiversité végétale. Beaucoup de familles cultivent les plantes utilisées par 
les matrones pendant ou après l’accouchement. La non-commercialisation des plantes domestiquées et sau-
vages dans les campagnes, d’une part, et leur utilisation en faible quantité, d’autre part, favorisent la conserva-
tion et la gestion soutenable de la biodiversité. Les matrones de Jean-Rabel et de Jérémie cultivent des plantes 
médicinales autour de leur maison afin de pouvoir s’en servir aisément lorsqu’elles constatent que le processus 
d’accouchement est lent. Elles ont domestiqué les espèces sauvages de ces plantes. Elles les arrosent quand 
les pluies sont rares. Elles protègent celles qu’elles rencontrent dans leurs champs.

Par ailleurs, il faut noter que beaucoup de matrones et de familles rurales ont l’habitude de planter un arbre (co-
cotier, manguier, chêne…) avec le cordon ombilical du bébé. Mais l’interprétation de la mise en terre du cordon 
avec un arbre comme une action magique par les protestants pourrait faire disparaître un jour cette pratique 
rituelle. En effet, toute action rituelle qualifiée de magique est associée au vodou, qui fait constamment l’objet 
d’une évangélisation épistémicide. Cette pratique écocentrée existait chez les dernières matrones de l’archipel 
des Mascareignes, interrogées par Laurence Pourchez (2011 : 103) dans le cadre d’une enquête réalisée entre 
1994 et 2010 : « […]. Tant à La Réunion qu’à Maurice ou à Rodrigues, les paroles des plus âgées de mes interlo-
cutrices témoignent d’un respect de la nature qui se manifestait jadis de diverses manières, déjà évoquées ici. 
Planter un arbre à la naissance d’un enfant, dédommager la plante que l’on allait amputer d’un rameau, entrete-
nir un jardin de plantes médicinales concouraient à ce respect. », note-t-elle.



13Anthropologie des savoirs des Suds

Dans les communautés rurales matériellement démunies où l’exo-épistémicide (Damus, 
2020a, 2022) et la colonialité de l’être et du savoir (Lugones 2008 ; Maldonado-Torres, 2007) 
sont faibles grâce, notamment, à l’absence2 ou au manque d’interactions verticales entre les 
matrones et les titulaires de savoirs biomédicaux (sages-femmes, infirmières, médecins…), 
nous avons pu observer que le sentiment de fragilité ontologique ou le syndrome de vul-
nérabilité développé par les matrones et les femmes qu’elles accompagnent pendant la 
période de grossesse, durant et après l’accouchement, explique le recours à des actes ayant 
pour but de réparer et de régénérer non seulement le corps et l’esprit de ces femmes, mais 
aussi la nature environnante.

L’hypothèse fondamentale qui nous paraît judicieuse est que les modes de pensée, d’action 
et d’être des sages-femmes traditionnelles (matrones3) leur permettent de faire, de manière 
à la fois consciente et inconsciente, de la pédagogie régénératrice et réparatrice au sein 
de leurs communautés. Comment ces spécialistes de la médecine créole (Damus, Vonarx, 
2019) participent-elles à la mise en application empirique de cette pédagogie ? Comment 
interprètent-elles les soins traditionnels ante-partum (pendant la grossesse), intra-partum 
(pendant le travail) et post-partum (après l’accouchement) dans la perspective de cette 
pédagogie ? Pour apporter des éléments de réponse à ces questions, nous allons exploiter 
des données empiriques collectées auprès des matrones dont nous étudions les pratiques 
depuis 2006, ainsi qu’auprès des mères bénéficiant de leurs soins et de l’intervention de leur 
propre entourage social.

Posture méthodologique

La majorité des données exploitées dans ce travail ont été collectées lors des ateliers de 
dialogue local organisés avec des matrones et des mères (Damus, 2017 ; Damus, 2021a). 
L’atelier de dialogue local est un lieu de partage des expériences individuelles et collectives, 
des savoirs, des expériences vécues ou observées. Son succès dépend de plusieurs facteurs, 
tels que la confiance et le respect mutuels, l’utilisation d’une langue commune, la dimension 
horizontale des échanges, l’incitation aux corrections mutuelles, etc. La maîtrise parfaite du 

2.   Toutes les matrones haïtiennes n’ont pas eu la malchance de suivre un séminaire de formation verticale 
sécrétrice d’injustice testimoniale, pour reprendre à notre compte un concept forgé par Fricker (2017). D’une 
manière générale, les savoirs développés par ces femmes rurales sur la maternité sont ignorés, méprisés et 
occultés par les titulaires haïtiens de savoirs du Nord. Que ce soit en Haïti ou dans un pays africain comme 
Madagascar (Dolorès, 2018), l’objectif inavoué de toute formation « fast-food » à l’intention des matrones est de 
les amener à abandonner leurs savoirs et savoir-faire en les incitant à accompagner les parturientes à l’hôpital 
quelques minutes après le déclenchement naturel de l’accouchement.

3.  Une matrone ou «fanm-chay» (femme de peine au sens figuré) est une personne qui se met dans la peau de 
la femme en travail afin de l’aider à faire face à ses souffrances émotionnelles, physiques et psychologiques 
éphémères. Les matrones permettent aux femmes en couches de développer des savoirs expérientiels sur la 
naissance en les incitant à participer activement au processus de l’accouchement.



14Anthropologie des savoirs des Suds

créole, mes origines paysannes, le travail préalable de persuasion réalisé par mes médiateurs 
de terrain auprès des titulaires de savoirs locaux et ancestraux constituent les principaux 
ingrédients de la confiance mutuelle nécessaire au bon déroulement et à la réussite d’un atel-
ier de dialogue local. L’objectif de celui-ci est de renforcer le sentiment de compétence ou d’ef-
ficacité personnelle (Bandura, 2003) des participants afin de les amener à se définir comme 
des sujets connaissants et comme des savants. Quelques-uns de ces acteurs comme les 
matrones participent à des formations verticales sur la maternité animées par des titulaires 
de savoirs du Nord (des personnes qui ont acquis des savoirs scientifiques et techniques au 
sein de l’École occidentalocentrée, et/ou des savoirs issus des religions « civilisatrices »), qui 
considèrent les savoirs ancestraux de ces femmes comme un résidu destiné à disparaître 
dans le tourbillon de la modernité biomédicale.

Par contraste avec cette attitude coloniale qui explique le processus de disparition des savoirs 
sur la grossesse et l’accouchement développés par les matrones, j’adopte une posture décol-
oniale en demandant à celles-ci, à l’issue de l’évaluation collective des expériences (restitution 
des résultats préliminaires), de conserver et de transmettre leurs connaissances, notamment 
celles qui jouent un rôle important dans la durabilité humaine et écologique. Avant le déroule-
ment formel de mon atelier, je leur dis : « Vous êtes nos enseignantes. Nous sommes venus 
ici pour apprendre. Vous êtes toutes des savantes. Quand une personne prend la parole, il 
ne faut pas la corriger. Il faut la laisser s’exprimer sans gêne. Chacun a ses pratiques ou ses 
expériences. Toutes les expériences fonctionnent. Vous pouvez compléter les propos d’une 
participante si celle-ci fait face à un trou de mémoire. Dès qu’elle termine son témoignage, 
vous pouvez la critiquer pour dynamiser l’atelier de dialogue. » (Damus, 2021b)

L’utilisation de cette technique décoloniale d’extraction cognitive (il s’agit d’une méthode de 
co-construction cognitive en vertu de laquelle les savoirs sont produits par et pour les partici-
pants) dans les milieux ruraux haïtiens m’a permis de comprendre qu’elle est un outil indis-
pensable à la lutte contre la colonialité de l’être et du savoir (Quijano, 2000).



15Anthropologie des savoirs des Suds

Pratiques pédagogiques régénératrices et réparatrices pen-
dant la grossesse

Bien que la grossesse ne soit pas considérée comme une maladie par les matrones et les 
femmes enceintes, le sentiment de vulnérabilité ontologique partagé et les problèmes grav-
idiques observés poussent celles-là à stimuler le potentiel autorégénérateur et autorépar-
ateur du corps de celles-ci par les massages4 ventraux, par la prescription de repos et de 
plantes alimentaires (Damus, 2023b) et par la prodigation des conseils5. Des décoctions de 
feuilles de lachòy et d’asòsi (esken) sont utilisées pour purifier le sang des femmes enceintes. 
Celles qui souffrent d’anémie, d’hémorragie et de pèdisyon6 (Damus, 2023c) sont soignées 
avec des plantes sylvestres et avec des plantes ayant été domestiquées par les matrones et 
les familles rurales (Damus, 2020b). Certains médicaments naturels employés pour traiter 
l’anémie sont préparés à partir d’espèces animales (zoomédicaments) comme la tortue. Les 
matrones n’ont pas une conception réductionniste de la physiologie du corps de la femme 
enceinte, car celle-ci n’est pas traitée comme un corps-machine nécessitant des interven-

4.   Une matrone, que nous avons rencontrée à l’issue d’un atelier de dialogue local avec des mères (n = 33) 
organisé à Bainet (Haïti) en 2020 (Damus, 2021a), déclare : « Les femmes enceintes me consultent si leur dos 
est ouvert, si elles font un faux pas, si leur fœtus adopte une position penchée, si elles tombent par terre. Je 
leur donne des simples. Le dos ouvert est provoqué par un faux pas. Le fœtus est alors incliné à gauche ou à 
droite. Voilà les principales raisons qui poussent les femmes enceintes à venir me voir. » Les simples sont des 
massages corporels à base de substances végétales. Une matrone de Jean-Rabel (Haïti) raconte : « Je chauffe 
de l’huile de ricin dans mes mains en les frottant. J’en utilise pour masser la taille de la femme qui accouche. » 
Chez les Mixtèques (peuple indigène de Méso-Amérique), le but du massage est de « favoriser la ‘’circulation 
du sang’’ et donc de purifier la femme, d’augmenter le flux de lait, de soulager les douleurs post-partum et de 
maintenir l’utérus en place » (Katz, 1996 : 103).

5.  Pendant sa grossesse, on peut demander à une femme de manger à l’heure, de ne pas s’emporter, de ne pas 
se faire réveiller, de ne pas manger de piment fort, d’éviter la station debout prolongée, de ne pas porter d’habits 
serrés, de ne pas manger de repas froids (repas préparés la veille) sous peine de déféquer pendant la naissance 
de son bébé, de ne pas se laisser toucher le ventre (la peur du loup-garou ou du malfaiteur), de ne pas regarder 
de cadavres d’animaux, de ne pas regarder de choses laides, de demander aux gens des nourritures désirées 
afin d’éviter à son bébé des taches de naissance… Ces conseils visent tous à combattre la vulnérabilité d’une 
femme enceinte et de son futur bébé.

6.  La perdition (pèdisyon) caractérise la situation d’une femme qui était visiblement enceinte, mais qui, pour une 
raison d’ordre naturel ou surnaturel, n’a pas pu parvenir au terme de sa grossesse. La femme en perdition sera 
toujours considérée comme enceinte tant qu’elle n’aura pas accouché. La pèdisyon est une maladie populaire 
dont sont victimes les femmes rurales et urbaines d’Haïti, et dont le traitement relève de la compétence des 
figures thérapeutiques traditionnelles comme les matrones, les médecins-feuilles et les houngans. Cependant, 
lors des consultations médicales, de nombreuses femmes, parfois accompagnées de leur mari, parlent de cette 
maladie autodiagnostiquée afin d’y trouver une réponse concrète.

La pèdisyon (perdition) peut durer plusieurs années comme la grossesse chez les femmes Danyi-Ndenye vivant 
à l’est de la Côte d’Ivoire. Si elles utilisent des plantes comme Ficus exasperata, Hoslundia opposita ou Trema 
pour faire grossir leur fœtus (Malan, Neuba, 2011), des femmes rurales de Jean-Rabel (Haïti) ont, de leur côté, 
recours à une plante dénommée mandren qui fait croître le leur dans leur ventre. La femme dont le fœtus ne se 
développe pas doit prendre une infusion de sept racines de cette plante, d’après les données que nous avons 
collectées en 2016 dans le cadre d’un atelier de dialogue local à Jean-Rabel sous la supervision de l’UNESCO.



16Anthropologie des savoirs des Suds

tions scientifico-techniques qui sont généralement perçues comme désacralisatrices et 
destructrices.

La maternité rurale est ancrée dans deux grands principes régénérateurs et réparateurs du 
corps : le principe d’ontologie relationnelle ou de non-séparabilité (non-séparation du corps 
d’avec l’esprit, d’avec la nature vivante et d’avec le cosmos, etc., non-séparation entre le réel 
et l’imaginaire, entre la culture et la nature) et le principe féminin. Celui-ci « est l’expression 
d’une conception non violente du monde et d’un engagement en faveur de la vie à travers 
la préservation des interconnexions et de la diversité de la nature. Il permet d’opérer une 
transition écologique de la violence à la non-violence, de la destruction à la créativité, de pro-
cessus mortifères à des processus vitaux, de l’uniformité à la diversité, de la fragmentation 
réductionniste à la complexité holistique » (Shiva, 2022 : 77-78). Ce principe, que l’Indienne 
Vadana Shiva a décrit pour expliquer la gestion de l’agriculture de subsistance, de l’eau, des 
forêts, etc., par des paysans et des paysannes en Inde, n’a rien à voir avec une conception 
féministe essentialiste, car on le rencontre « dans la nature, chez les femmes, mais aussi 
chez les hommes » (Shiva, op. cit., 129). Les faits que nous avons recueillis de 2006 à nos 
jours nous permettent d’affirmer que le principe féminin sous-tend également le phénomène 
interconnecté qu’est l’accouchement à domicile en Haïti.

Les matrones font preuve d’une grande compréhension de la physiologie de la grossesse et 
de l’accouchement en apprenant « à travailler avec les forces de la nature régénératrice de 
santé » (Odent, 2004 : 71). Ainsi considèrent-elles les césariennes superflues comme des 
interventions destructrices et comme inutiles le suivi médical excessif7 et l’accouchement en 
milieu hospitalier. Elles croient en leur capacité à accompagner les femmes enceintes. Elles 
sont aussi persuadées que celles-ci sont capables d’accoucher de leur bébé. Une matrone a 
déclaré lors d’un focus group tenu à Jean-Rabel en 2012 :

7.  Il y a une corrélation entre le suivi médical et la perte de confiance dans sa capacité d’accoucher. D’après 
l’Institut Haïtien de l’Enfance (2018 : 141) : « Les césariennes sont plus fréquentes quand les femmes ont effec-
tué au moins quatre visites prénatales (8 %) contre moins d’un pour cent quand elles n’en ont effectué aucune » 
(Enquête Mortalité, Morbidité et Utilisation des Services). Il faut noter que certains médecins disent aux femmes 
rurales qu’elles ne peuvent pas à accoucher à la maison et que leur mari doit leur apporter beaucoup d’argent 
pour pouvoir mettre au monde à l’hôpital. Une femme rurale, qui a participé à un atelier de dialogue local orga-
nisé à Bainet en 2020, nous livre un témoignage sur son expérience avec un médecin animé par le profit : « Le 
médecin m’avait dit que mon mari devrait lui apporter un panier rempli d’argent pour que je puisse accoucher 
sous sa supervision à Port-au-Prince. Notre foi en Dieu nous a incités à rentrer chez nous. J’ai accouché à la 
maison sans danger. Mon enfant a toutes les parties de son corps. Avant l’accouchement, j’ai perdu les eaux 
pendant une nuit et une journée. Le lendemain, j’ai accouché de mon enfant. »



17Anthropologie des savoirs des Suds

Ma mission consiste à donner la vie. Depuis que j’ai commencé à exercer le 
métier de matrone, j’ai accepté de transmettre ma force8 aux femmes qui ac-
couchent. Peu m’importe que je sois payée ou pas, je suis toujours disponible 
pour offrir mes services à ma communauté que j’aime tant. L’accouchement 
contribue au développement. Il constitue une forme de développement. J’aime 
le développement.

Une autre matrone a renchéri de son côté : « Ma mission consiste à sauver la vie des enfants 
de Dieu (bébés). Si je n’avais pas aidé des femmes enceintes gratuitement, je serais déjà 
morte. Si je ne l’avais pas fait, je n’aurais pas survécu à certaines maladies. »

Même si, théoriquement, elles ignorent les flux hormonaux (ocytocine, endorphines, adréna-
line9) favorisant l’accouchement, les sages-femmes traditionnelles peuvent pratiquement 
enseigner aux médecins ou leur faire (ré)apprendre la dimension écologique ou le principe 
féminin de ce phénomène. Le témoignage suivant d’un sage-homme traditionnel (fanm chay 
gason, matwòn gason), ayant participé à un atelier de dialogue local le 12 septembre 2021 
au sein de la localité de Palmari (Roy-Sec, Plateau-Central), indique clairement que la césar-
ienne est une opération chirurgicale désacralisant et violentant l’intégrité et l’intimité corpor-
elles  d’une femme  et qu’à cause de ses effets physiques (cicatrice abdominale, guérison 
partielle du muscle utérin, défauts de guérison…) et psychologiques, il faut respecter le cours 
naturel de l’accouchement en faisant confiance à la nature bienveillante :

J’ai l’habitude d’accoucher des femmes à l’hôpital de Belladère. Quand un gy-
nécologue décide de pratiquer une césarienne, je lui demande de m’autoriser à 
examiner la parturiente. Je la contrôle. Je me souviens d’une patiente qui avait 
besoin de trente minutes pour pouvoir accoucher par voie basse. J’ai dit au gy-
nécologue de revenir voir la parturiente après trente minutes. Quand il est re-

8.  Nombreuses sont les mères de Bainet (Damus, 2021a) qui témoignent que les matrones leur donnent de la 
force lors de l’accouchement. « La matrone ou le sage-homme traditionnel nous donnent de la force », disent-
elles. Les témoignages des mères de Mirebalais (Plateau Central, Haïti) interviewées par Raymonville rejoignent 
ceux des femmes de Bainet. En voici un exemple : « La matrone vous touche et vous demande de pousser. À 
l’hôpital, ils vous disent de pousser aussi, mais c’est quand ils voient le bébé arriver. La matrone vous donne de 
la force. C’est l’une des raisons pour lesquelles j’aime accoucher à la maison. » (Raymonville, 2019 : 26)

9.  Le témoignage de Carole, une mère de huit enfants, alors âgée de 60 ans, qui a pris la parole lors d’un ate-
lier de dialogue local tenu à Bainet en 2020, nous permet de comprendre que l’adrénaline est une facilitatrice 
naturelle de l’accouchement, dans la proportion où elle pousse la parturiente à vouloir être seule et à se mon-
trer agressive : « Aucune personne ne m’a aidée à accoucher. J’ai quatre garçons et quatre filles. J’ai toujours 
accouché toute seule. Quand j’accouche, je m’agenouille pour pousser l’enfant. Quand j’accouche, je refuse 
d’être touchée. Si une personne me touche, j’ai envie de la mordre et de la battre. J’ai accouché toute seule de 
mes enfants. Certains d’entre eux sont devenus des adultes. Il y en a qui vivent à Port-au-Prince, au Canada et 
dans d’autres pays. » D’autres mères ont ressenti une grande force lors de l’expulsion de leur fœtus. En effet, 
une mère de sept enfants déclare : « Le sage-homme traditionnel me disait : ‘’Tu es une femme courageuse.’’ Un 
jour, lors de la naissance d’un enfant, j’ai été mue par une force. Mon sage-homme traditionnel Frédéric Georges 
s’est assis sur une chaise. Cette force m’a incitée à le repousser, ce qui l’a conduit à dire : “Quelle femme cou-
rageuse !’’ »



18Anthropologie des savoirs des Suds

tourné dans la salle d’accouchement, l’enfant était déjà né. Il m’a dit  : ‘’Qui t’a 
formé10 ?’’ Je lui ai dit que j’étais formé par l’infirmière (Mis) Taline. Il m’a dit  : 
‘’Une personne comme toi n’aurait pas dû s’établir à la campagne. Toi, tu aurais 
dû habiter à Belladère.’’

Le discours testimonial de ce sage-homme traditionnel nous permet de formuler l’hypothèse 
que l’écologie des temporalités, des savoirs et des pratiques sur le terrain de l’accouchement 
hospitalier, laquelle suppose une certaine tolérance ontologico-épistémique entre les acteurs 
(Damus, 2021c), participe à la prévention primaire des césariennes11 inutiles. Nous avons 
appris que, grâce à des enquêtes sur la maternité et la nature que nous avons réalisées à 
Jean-Rabel en 2012, en 2016, ainsi que dans le Plateau Central en 2021, des matrones et 
des sages-hommes traditionnels avaient collaboré avec des professionnels de santé hos-
pitaliers. Il serait intéressant de réaliser, au sein des hôpitaux fréquentés par des femmes 
rurales (Hôpital de Belladère, hôpital de Jean-Rabel), une enquête sur cette forme d’écologie 
des pratiques et des savoirs dont ont bénéficié nombre de femmes rurales afin de savoir 
comment elle a pu leur épargner des violences obstétricales. Cette forme de collaboration 
occasionnelle et informelle entre les professionnels d’horizons socio-épistémiques divers 
doit être régénérée et promue, car elle permet de considérer que le ventre d’une femme est 
un arbre vivant qu’il ne faut pas couper, mais enlacer.

L’un des obstacles à une collaboration institutionnelle pérenne entre les accoucheurs trad-
itionnels (matrones, sages-hommes traditionnels) et les médecins tient au fait que les con-
ceptions des temporalités de l’accouchement humain ne sont pas les mêmes chez les deux 
catégories de professionnels de santé. Le sage-homme traditionnel, dont j’ai parlé plus haut, 
a déclaré lors du déroulement de l’atelier de dialogue  : « Je ne peux pas passer beaucoup 
de temps avec vous, car j’ai une femme qui accouche. » Je lui ai dit : « Je peux vous accom-
pagner ? » Il m’a répondu que le jour de l’accouchement de cette femme n’était pas encore 
arrivé. Il était 13 heures quand il m’a raconté ces choses. Il a abandonné sa parturiente pen-
dant des heures pour pouvoir participer à mon atelier de dialogue. Mais il m’a laissé avant la 
fin de cette rencontre ethnographique. Le lendemain, quand je l’ai croisé dans la rue, il m’a 
dit  : « La femme dont je t’ai parlé hier a accouché de son enfant vers 4 heures du matin. » 

10.  Sa réponse au médecin témoigne de la colonialité épistémique. Sachant que ses savoirs ethno-obstétricaux 
ne sont pas reconnus par les professionnels de santé modernes, à quelques exceptions près, ce sage-homme 
traditionnel a mis plutôt en avant les connaissances superficielles qu’il aurait apprises auprès de la personne 
citée dans sa réponse.

11.  On ne connaît pas le nombre réel de césariennes justifiées en Haïti. Les césariennes injustifiées dont on 
ignore aussi le taux réel dans les maternités privées sont dues non seulement à la logique du temps linéaire 
qui sous-tend l’accouchement hospitalier, mais encore à l’esprit mercantile des médecins qui considèrent le 
ventre des femmes enceintes comme une source d’argent. Dans les maternités privées fréquentées par les 
femmes des classes sociales les plus élevées, il existe une épidémie de césariennes. Selon l’Institut Haïtien de 
l’Enfance (2018 : 141) : « Le pourcentage de naissances ayant eu lieu par césarienne est plus élevé dans les 
établissements privés et mixtes (respectivement 26 % et 22 %) que dans le secteur public (11 %). »



19Anthropologie des savoirs des Suds

Cet accoucheur traditionnel, qui sait qu’il faut donner du temps au temps quand une femme 
accouche, c’est-à-dire qu’il faut laisser la nature faire les choses, n’ignore pas les risques de 
l’accouchement à domicile, car il a déjà emmené des parturientes de sa communauté rurale 
à l’hôpital de Belladère.

En inscrivant la maternité dans le temps cyclique, en suivant sa logique naturelle ou écologique, 
en croyant en la capacité des femmes enceintes à accoucher de leur enfant à domicile, les 
matrones haïtiennes permettent à de nombreuses femmes rurales et urbaines (beaucoup de 
femmes vivant en ville vont accoucher à la campagne) d’échapper à la triple violence qu’est 
la césarienne injustifiée. En effet, celle-ci constitue une double violence physique (incision 
abdominale, incision utérine) génératrice d’une violence émotionnelle chez les césarisées.

Face à la violence monoculturelle, mono-épistémique et mono-ontologique de l’obstétrique 
occidentalocentrée, le recours des femmes aux services des matrones demeure une alterna-
tive soutenable en Haïti et même dans les pays d’Afrique noire comme l’Ouganda où leurs 
services sont officiellement interdits. Selon une étude12 consacrée aux 33 plantes médicinales 
utilisées par les femmes enceintes dans l’est de l’Ouganda (Nalumansi, Kamatenesi-Mugisha, 
Anywar, 2017), les matrones effectuent, dans quelques districts reculés, 47 à 52 % de tous 
les accouchements. En Côte d’Ivoire, selon une étude publiée en 2011 (Malan, Neuba, 2011), 
90,3 % des femmes d’Anyi-Ndenye interrogées racontent avoir utilisé des plantes médicin-
ales malgré les ordonnances prénatales modernes. Les raisons avancées par ces Ivoiriennes 
pour expliquer l’emploi de ces espèces végétales sont les suivantes : « 1) pour assurer le bon 
développement du fœtus et avoir ainsi un beau bébé (51,9 %) ; 2) pour faciliter l’accouche-
ment (23,1 %) ; 3) pour prévenir ou guérir le paludisme (21,1 %), une maladie très fréquente au 
cours du premier trimestre de la grossesse ; et 4) pour prévenir les avortements spontanés et 
les fausses couches (3.8 %). » (Malan, Neuba, op. cit., p. 87).

Pratiques pédagogiques régénératrices et réparatrices pen-
dant le déroulement de l’accouchement à domicile

Les matrones n’utilisent pas de médicaments industriels pour gérer la douleur de l’accouche-
ment à domicile. Elles abordent cette douleur comme un outil naturel leur permettant de 
contrôler l’évolution du processus physiologique dans l’environnement domestique matéri-
ellement démuni. Puisqu’elle n’est pas perçue comme quelque chose qui doit être vaincu, la 
douleur de l’enfantement fait l’objet d’un traitement spirituel et psychologique (Damus, 2023d). 
Il est donc demandé aux parturientes d’accepter courageusement leur douleur. Celle-ci n’est 
pas considérée comme un mal nécessaire, mais plutôt comme une étape naturelle de la 
naissance par laquelle il faut passer pour parvenir à la délivrance. Si au sein du paradigme 

12.  Sept accoucheuses traditionnelles et quarante-six mères ont été interviewées dans le cadre de cette étude.



20Anthropologie des savoirs des Suds

technocratique de l’accouchement hospitalier, la douleur est perçue comme un bruit pertur-
bateur qu’il faut supprimer, dans le modèle de l’accouchement à domicile elle est considérée 
comme un bien naturel dont on doit profiter. Une matrone de Jean-Rabel, que nous avons 
rencontrée en 2012 dans le cadre d’une enquête postdoctorale, explique comment elle gère 
la douleur des femmes qui accouchent :

Quand une parturiente a des douleurs, j’aime être à ses côtés pour lui dire : “Tu 
sais comment les choses se déroulent.” Je me comporte ainsi envers les femmes 
qui accouchent. Dès que j’arrive chez elles, je les traite comme des amies. C’est 
pourquoi les femmes de ma communauté demandent toujours à leurs proches 
de venir me chercher quand elles accouchent. Quand j’arrive chez l’une d’entre 
elles, on me dit : “Voici la personne dont tu as besoin.” Elle dit : “Tante Angé ?” Je 
réponds : ’’ Oui, c’est moi !’’ Ensuite, j’articule : ‘’ Qu’est-ce que tu as ? (!) ’’ Elle me 
répond : ’’Tante Angé, je ne peux pas supporter les douleurs. ’’ Je lui dis : ’’ Tu sais 
comment les choses se déroulent. Tu es mon amie. Dieu va nous permettre de 
réussir l’accouchement. ’’ Je la touche.

Selon la terminologie des matrones, il existe deux types de douleur : la douleur froide (tranche 
frèt) et la douleur chaude (tranche cho). Lorsque la douleur est perçue comme froide, il faut 
hâter les contractions utérines en donnant des décoctions de plantes ocytociques à la par-
turiente, comme le faisaient les matrones de l’Europe traditionnelle13. Une partie des plantes 
sauvages aux propriétés contracturantes a été domestiquée par les matrones et par les 
familles rurales. Ces plantes, dont nous avons parlé dans un article intitulé «  Le rôle des 
matrones dans la gestion et l’utilisation durable de la biodiversité en Haïti. Matrimonialisation 
et sauvegarde de leur métier  » (Damus, 2020b), compenseraient le manque de sécrétion 
d’ocytocine hypophysaire, qui se produit lorsqu’un accouchement est perturbé. Des matrones 
de Jérémie utilisent un nid de serin (le nid est fabriqué avec de l’herbe et de la paille) et 
des feuilles sèches d’une plante appelée gwo-manman ou kouyak (une espèce de bananier). 
Cependant, il faut faire une prière avant d’en prendre les feuilles selon une matrone de Nan 
Mango : « Au nom de toutes les mères, il faut que tu délivres cette femme... Alors, tu recueilles 
les feuilles sèches rapidement. La prière, la décoction du nid de serin (il faut protéger l’animal) 
et de feuilles sèches de kouyak permettent de résoudre le problème de la parturiente. Tu fais 
bouillir le nid et les feuilles sèches. Tu en donnes la décoction à la femme qui accouche. Elle 
va provoquer les contractions. »

Un accouchement long affaiblit le corps et l’esprit d’une femme qui accouche. Afin de l’aider 
à remonter la pente, la matrone lui donne une décoction de feuilles énergisantes. Par leurs 
dimensions imprécative, déprécative et performative, les outils cognitifs comme les incanta-
tions et les psalmodiations utilisés par les matrones contribuent à la réussite de l’accouche-

13.  Les matrones françaises du Moyen Âge utilisaient par exemple l’ergot de seigle pour accélérer les contrac-
tions utérines (Hignard, 2013). En 1808, le médecin américain John Stearns le reconnaît comme « une poudre 
qui fait accoucher ».



21Anthropologie des savoirs des Suds

ment à domicile. Ces femmes représentent un contre-pouvoir socio-médical exerçant un 
psycho-pouvoir sur les parturientes en influençant leur conscience et leur corps.

Pratiques pédagogiques régénératrices et réparatrices 
après l’accouchement

Après la naissance de leur bébé, les femmes rurales font l’objet de soins et d’une attention 
particulière de la part de leurs proches (mari, mère, grand-mère, sœurs, etc.), des matrones 
et des sages-hommes traditionnels. Si on les gratifie d’actions bienveillantes et protectri-
ces, c’est parce qu’elles viennent de faire preuve de courage, de bravoure, voire d’héroïsme 
en mettant au monde leur bébé dans des conditions matériellement difficiles. Mais, c’est 
aussi parce qu’elles sont considérées comme ayant été corporellement affectées par leur 
accouchement. Pour ce faire, il faut stimuler la capacité auto-régénératrice et auto-répara-
trice de leur corps par des bains de feuilles (beny vapè, bains de vapeur), par des remèdes 
purificateurs comme le bebelis14 et par la consommation d’aliments consistants15 comme 
la banane dure, les céréales, la viande de poule, etc. Les rites de réparation, de régénération 
et de purification16 de l’accouchée lui permettent de replacer son corps au centre de son 
existence personnelle, familiale et communautaire, de réaffirmer la propreté de son espace 
corporel, de se réapproprier le corps sujet et de se réintégrer dans le monde social.

L’accouchement se caractérise par trois phases : la séparation, la marge et l’agrégation (Van 
Gennep, 1981). Durant la deuxième période, les rites évoqués ci-dessus visent à préparer le 
retour de l’accouchée au monde social afin de lui permettre de reprendre ses activités agric-
oles, sociales, sexuelles, commerciales, pastorales, etc. (agrégation). Puisque l’accouche-
ment est perçu comme un événement biologico-social souillant (le sang de l’accouchement, 

14.  Ce mot créole se transcrit phonétiquement comme suit : [bebelis].

15.  La déclaration suivante d’une mère de Bainet en témoigne : « Je mange des aliments et bois du jus. On me 
donne à manger de la viande de poule pays et de la banane. Je me sens fortifiée quand je mange ces choses. On 
me donne du bouillon de poule pays, du maïs moulu avec de la sauce de haricot noir. » La viande de poule pays 
(créole) est réputée comme étant la meilleure, car elle est dure. Elle est donc préférée à celle du poulet industriel 
(viande molle). Le maïs moulu est considéré comme un aliment fortifiant.

16.  Certaines techniques culturelles de purification concernent aussi le bébé né en milieu rural. Il peut bénéfi-
cier, par exemple, d’un bain de feuilles de basilic et d’un purgatif à base de plantes. Chez les femmes mixtèques 
du Mexique, « pendant les vingt à quarante jours qui suivent l’accouchement, la mère et le nouveau-né doivent 
prendre un bain de vapeur une fois tous les trois jours » (Katz, 1996 : 105). On ne donne pas de bain de vapeur 
aux bébés des paysannes haïtiennes. Les mères boivent des tisanes chaudes afin de rétablir l’équilibre entre le 
chaud et le froid, de se purifier, de susciter la lactation et de blanchir le lait. « Le lait devient blanc après l’absorp-
tion des tisanes », dit une mère de Jacmel, interviewée en 2016 (Damus, 2020c).



22Anthropologie des savoirs des Suds

les lochies17, les excréments, le liquide amniotique sont des choses impures) et désacralisant 
(désintimisant) le corps maternel – un corps qui est tout à la fois individuel et familial – il est 
attribué aux rites réparateurs, régénérateurs et purificateurs un rôle resacralisant. Modifiés 
(« ouverts18 ») par la grossesse et par l’accouchement, le vagin et l’utérus doivent être purifiés 
et ramenés à leur état initial par des bains de feuilles, par des bains de siège (bains de vapeur) 
et par la consommation des remèdes à base de feuilles. Une matrone, interviewée en 2012 
à Jean-Rabel, décrit et explique la fonction régénératrice et réparatrice de ces bains en ces 
termes :

Le bain de vapeur est mis dans un pot de nuit après la naissance du bébé. Il 
contient des feuilles. La chaleur des feuilles chaudes pénètre le vagin de l’accou-
chée. Il ne faut pas que les feuilles soient trop chaudes, sinon on ferait du mal 
à cette dernière. Il faut que l’eau du bain de feuilles soit tiède. On fait en sorte 
que la chaleur du bain de feuilles rentre dans le vagin de l’accouchée. Elle va 
faire fondre le sang. Si la chaleur est trop forte, on ne va pas atteindre le résultat 
escompté, car elle peut faire coaguler le sang. L’accouchée est alors malade. 
Elle reste dans son lit. Si on veut décoaguler le sang de manière progressive 
et faire revenir la cavité vaginale à son état normal, le bain de feuilles ne doit 
être ni chaud ni froid. Ensuite, on donne à la femme un autre bain de feuilles. 
Mais on met les feuilles dans une cuvette d’eau. On presse ces feuilles sur son 
corps. Pendant qu’on lui donne le bain, on purge son ventre afin de le débarras-
ser du sang coagulé. Puis, on utilise des feuilles. Je fais toujours ceci : après lui 
avoir donné le bain de feuilles, je lui demande d’en boire l’eau […] Je savonne son 
corps. Pour ce faire, j’utilise un savon de lessive. Ensuite, je lui lave le corps avec 
de l’eau traitée (j’utilise des Aquatabs). Cette dernière ne contient pas de feuilles. 
Si on laisse sur son corps de l’eau de feuilles, cela pourra lui donner de petits 
boutons. Les feuilles peuvent en être la cause. Après lui avoir donné le bain de 
feuilles, il faut nettoyer son corps.

Une autre sage-femme traditionnelle de Jean-Rabel, interviewée à la même époque, met l’ac-
cent sur les propriétés purificatrices, lactogènes (productrices du lait maternel) et embelli-
ficatrices (nous pensons qu’à l’instar du bebelis19 dont nous parlerons plus loin, le bain de 
plantes est pratiqué pour libérer la peau de l’accouchée des vergetures de grossesse) du bain 
de feuilles :

17.  Des tisanes de plantes sont utilisées pour débarrasser le corps de l’accouchée des lochies. « Ces tisanes 
contiennent des écorces de chêne, de manguier fil (ce type de manguier donne des mangues qui contiennent 
beaucoup de fibres), d’orme et de tant d’autres écorces amères qui font fondre et évacuer les caillots sanguins », 
dit une mère de Bainet.

18.  La taille de l’accouchée est aussi « ouverte » par la grossesse et l’accouchement. Elle doit être massée et 
bandée afin de lui permettre de redevenir normale. L’objectif du bandage et du massage pelvien est d’empêcher 
l’accouchée de devenir infertile.

19.   Le terme créole de bebelis suggère ses propriétés embellissantes. La peau de la femme menstruée qui 
consomme ce médicament devient lisse comme celle d’un bébé.



23Anthropologie des savoirs des Suds

J’utilise des feuilles qui dégagent une bonne odeur, des feuilles d’oranger et 
de palma-christi pour baigner l’accouchée. Les feuilles de palma-christi rouge 
donnent à la peau de la femme une belle couleur. J’utilise aussi les feuilles de 
“Mombin Bâtard” ; toutes les feuilles qui me paraissent indispensables, dont les 
feuilles galactogènes. Je donne aux accouchées de la papaye, car celle-ci stimu-
lerait la sécrétion lactée. Je donne un bain de feuilles aux femmes qui viennent 
d’accoucher.

De l’avis de certaines mères de Bainet, l’insuffisance de bains de siège retarde la cicatrisation 
des déchirures périnéales et vaginales consécutives à un accouchement. Elles connaissent 
donc les vertus cicatrisantes de ces bains. Les bains de feuilles et de vapeur sont un héritage 
légué par les Africaines mises en esclavage dans la colonie française de Saint-Domingue 
(nom attribué par les colons français à Haïti). Ces pratiques rituelles existent encore dans 
les pays d’Afrique de l’Ouest (Berche, 1998  ; De Sardan, Moumouni, Souley, 2001) et d’Af-
rique centrale (Wogaing, 2018) et s’observent même chez les femmes originaires de ces 
régions qui ont émigré à l’étranger, notamment en France (Diene, 2015). Chez les Ébrié de 
Côte d’Ivoire, les bains de vapeur sont dotés de propriétés grossissantes, cicatrisantes, orex-
igènes, purificatrices et anti-anémiques :

Au nombre des traitements pour générer la grosseur chez les nourrices, on 
compte également les bains de vapeur, le lavement et la prise de décoctions. 
Par exemple, les bains de vapeur à l’aide de « l’eau bouillie de feuilles de goyavier, 
de bananier et d’écorces de manguier » sont généralement reconnus comme ef-
ficaces pour « guérir les plaies de ventre et aiguiser l’appétit ». Aussi le mélange 
des « écorces de bois vitaminées appelé n’monouya, m’bra m’bra, pôssipro ou 
ané » avec le piment frais pour le lavement et l’eau de boisson permet-il de faire 
descendre le sang coagulé et de régénérer le sang perdu du fait de l’accouche-
ment (Adiko, Yao, Bonfoh, 2018 : 136).

L’un des phytomédicaments utilisés par de nombreuses femmes rurales du Plateau Central 
pour réparer et régénérer leur corps à l’issue d’un accouchement à domicile ou en milieu hos-
pitalier s’appelle le bebelis20. Parmi les témoignages collectés sur les propriétés réparatrices, 
purificatrices et régénératrices de ce médicament féminin, il convient de présenter celui de 
Marie Soleil, une matrone qui a reçu une formation diplômante en sciences infirmières, et 
avec laquelle nous avons réalisé un entretien approfondi en janvier 2022. Cette femme, qui 
possède une triple casquette (elle est aussi médecin-feuille), s’exprime ainsi :

Le rôle du bebelis est de nettoyer le corps de l’accouchée. Il permet au sang qui 
est à l’intérieur de son corps de s’écouler. Il exerce un travail de normalisation 
au sein du ventre de l’accouchée. Après l’accouchement, la mère rejette un cer-
tain nombre de choses comme les caillots de sang. Les écoulements de sang 
peuvent dégager une mauvaise odeur. L’accouchée peut contracter une infec-

20.  Pour en savoir plus, voir Damus (2023e).



24Anthropologie des savoirs des Suds

tion. Le rôle du bebelis est de la prévenir des infections. Il purge complètement 
l’accouchée en lui permettant de rejeter les mauvaises choses qui n’ont pas été 
évacuées de son corps. De plus, il permet à sa matrice de redevenir normale21. Il 
permet à l’accouchée de récupérer et de redevenir propre. Il rend le corps sain. Il 
permet à la mère de récupérer le corps d’avant la grossesse. Il lui permet d’avoir 
un corps ferme. Voilà l’action du bebelis. Par ailleurs, il facilite l’écoulement régu-
lier du lait maternel. Il stimule l’appétit de la mère. Celle-ci est vraiment en forme. 
Enfin, le bebelis lui permet de se débarrasser de toutes sortes de problèmes 
dont les maladies, les douleurs et le froid (fredite). Le bebelis les évacue de son 
corps lors de l’action décrassante exercée durant la période post-partum (peryòd 
nouris).

L’analyse de la dimension génotypique (implicite) de l’extrait discursif ci-dessus nous donne à 
comprendre que l’emploi du bebelis permet aux femmes rurales d’induire les propriétés pro-
ductrices ou créatrices de leur corps (lactation), d’une part, et, de conserver ou de régénérer 
leur fertilité (capacité à concevoir un nouvel enfant22) en rétablissant leur équilibre thermique 
(évacuation du fredite ou de l’air froid incorporé23) et en prévenant les infections utérines et 
vaginales, d’autre part. Les propriétés anti-infectieuses de ce phytomédicament traditionnel 
en font un produit indispensable pour surmonter le déficit d’hygiène au sein des familles 
rurales les plus appauvries. Pour Madame Soleil, le bebelis administré aux accouchées est un 
antibiotique dans la mesure où il combat les infections du post-partum :

C’est un antibiotique que vous donnez à une femme qui vient d’accoucher afin 
de l’empêcher d’avoir des infections lorsque vous lui administrez un bebelis. Au-
trefois, les règles d’hygiène n’étaient pas respectées à cent pour cent quand l’ac-
couchement se réalisait sous la supervision d’une matrone. Une matrone ne met 
pas toujours de gants lorsqu’elle réalise un accouchement. Si une femme ac-
couche à l’hôpital, on lui donnera des antibiotiques pour prévenir des infections. 
N’ayant pas accès à des antibiotiques, les matrones donnent aux accouchées 
un bebelis qui représente un antibiotique les empêchant de contracter des infec-
tions et leur permettant d’évacuer des restes de sang hors du corps.

21.   Pour cette matrone, qui est aussi une infirmière, les femmes qui éprouvent des difficultés à tomber en-
ceintes doivent consommer des remèdes à base de plantes (remèd fèy) comme le bebelis « pour permettre à la 
matrice de se nettoyer ».

22.  En milieu rural haïtien, la famille nombreuse est une norme. Une famille ou une personne qui n’a qu’un en-
fant est considérée comme n’en ayant aucun. Le proverbe créole le dit bien :  On sèl je pa je (On est sans enfant 
lorsqu’on n’en a qu’un seul). Pitit se byen malere (« à pauvres gens enfants sont richesse »), dit un autre proverbe 
créole. Une mère de Bainet a mis au monde 14 enfants dont cinq sont décédés (2 mort-nés ; 2 enfants sont 
morts dix jours après la naissance ; 1 enfant est mort à l’âge de 3 ans).

23.  Pour se protéger contre le froid (l’air frais, fredite), les accouchées nouent un mouchoir (foulard) autour de 
leur tête. Elles mettent du coton brut dans leurs oreilles tout en nouant un vêtement autour du cou. Comme l’ont 
dit les mères rurales, l’objectif est de faire d’une pierre plusieurs coups en se protégeant contre le froid (tan frèt, 
fredite, température froide) et en réduisant les douleurs post-partum provoquées par celui-ci.



25Anthropologie des savoirs des Suds

Pour traiter les tranchées provoquées par les contractions utérines après l’accouchement, les 
matrones utilisent des plantes pour soigner les accouchées. Si les douleurs de l’accouchement 
doivent être accélérées ou « chauffées » lorsqu’elles sont faibles ou « froides » (tranche frèt), 
celles qui se manifestent après la venue au monde du bébé doivent être traitées. Certaines 
matrones pensent que les tranche kabann sont provoquées soit par les plaintes poussées par 
l’accouchée pendant qu’elle monte dans le lit, soit par le déplacement de l’utérus après l’ac-
couchement. Elles doivent penser que l’accouchée ne retombera pas enceinte si son utérus 
n’est pas remis à sa place. Une matrone de Bainet, qui est aussi médecin-feuille, déclare :

Après l’accouchement, l’utérus (lamè vant, la mère du ventre) fait souffrir la 
maman. Il s’est déplacé jusqu’au bas-ventre. Elle souffre tellement qu’on dirait 
qu’elle accouche d’un autre enfant. Elle souffre. Elle a des douleurs au ventre. 
L’autre jour, on est venue me chercher à moto pour me permettre d’aller voir une 
accouchée. Cette dernière m’a dit qu’elle accouchait d’un autre enfant. Mais elle 
s’est trompée. Elle avait des tranchées douloureuses. J’ai savonné son ventre 
jusqu’au nombril tout en lui faisant un simple24. Je lui ai noué le ventre pour 
remettre son utérus à sa place. On m’a dit que ses douleurs avaient disparu. 
Les femmes trouvent souvent une solution à leurs problèmes quand elles me 
contactent.

Mathilde, une matrone de Jean-Rabel, n’utilise pas le terme de tranche kabann mais celui 
de tranchman vant (tranchées au ventre) qui correspond mieux à la réalité décrite par les 
accouchées. Cette sage-femme traditionnelle impute la cause des douleurs abdominales au 
fait que l’utérus (lanmè) de l’accouchée recherche le bébé, c’est-à-dire son compagnon. Elle 
utilise des plantes pour soigner la mère :

C’est l’utérus (lanmè) qui recherche l’enfant. La femme a des douleurs au ventre. 
Certaines femmes peuvent tomber de leur lit. Elles souffrent, elles ne peuvent 
pas allaiter leur bébé à cause de ces douleurs. Pour vaincre leurs tranchées, je 
leur donne à boire des décoctions de feuilles. J’utilise des feuilles de palma-chris-
ti, de lachòy, de belewoj… Je leur donne aussi un bain de ces feuilles.

Les pratiques traditionnelles associées (consommation des aliments chauds, stimulation de 
la production lactée, bains de feuilles chauds, repos, précautions visant à rétablir l’équilibre 
entre le chaud et le froid, interdiction de rapports sexuels et de consommation d’aliments 
froids, etc.) à la gestion du post-partum ne se rencontrent pas uniquement dans les sociétés 
africaines, afrodescendantes et amérindiennes, mais aussi dans des pays comme la Turquie 
(Altuntuğ, Anık, Ege, 2018), la Malaisie (Hishamshah et al., 2010), le Viêt Nam (Lundberg, 
Ngoc Thu, 2011), l’Arabie Saoudite (Lamadah, 2013), la Chine (Raven et al., 2007), etc., où la 
religion n’a pas été sacrifiée sur l’autel des sciences et technologies modernes. Dans le Sud 
global, les travaux portant sur les soins traditionnels entourant les suites de couches peuvent 

24.  Dans ce contexte d’emploi, le mot simple est synonyme de massage.



26Anthropologie des savoirs des Suds

être répartis en trois catégories : 1) d’abord, ceux qui sont ancrés dans une pensée coloniale 
niant les effets bénéfiques de ces soins sur le plan physique et psychologique et réclamant 
implicitement ou explicitement leur abandon  ; 2) ensuite, ceux qui classent ces soins en 
fonction de leurs effets positifs avérés et de leurs effets nocifs supposés ; et enfin (3) ceux 
qui sont inscrits dans une pensée tolérantiste, humaniste et décolonialiste préconisant une 
alliance épistémologique entre les soins domestiques traditionnels et les soins biomédicaux. 
Ces derniers travaux sont conformes à la réalité des faits, puisque, dans le Sud global comme 
dans le Nord global, de nombreuses femmes se sont orientées vers les soins traditionnels à 
l’issue d’un accouchement hospitalier.

Conclusion

Les femmes enceintes, les parturientes et les accouchées bénéficient des soins traditionnels 
régénérateurs et réparateurs de la part de leur entourage féminin (matrone, mère, grand-mère, 
sœur, cousine, amie, tante...). Les travaux anthropologiques consacrés aux soins tradition-
nels post-partum dans le Sud global, dont les auteurs ne se sont pas laissé aveugler par des 
préjugés coloniaux (Katz, 1996 ; Raven et al., 2007 ; Altuntuğ et al., 2018) et les données que 
nous avons moissonnées sur la maternité paysanne haïtienne nous permettent de relever 
que les dimensions médicale, psychologique, émotionnelle et spirituelle des soins tradition-
nels jouent un rôle décisif dans la prévention des problèmes de santé physique (infections 
gynécologiques, anémie du post-partum) et mentale (dépression post-natale, baby blues…). 
Les tisanes, les bains de feuilles et de vapeur, la consommation des phytomédicaments et 
des aliments biologiques riches en protéines et en vitamines, l’abandon provisoire des tâches 
ménagères, l’hygiène vulvaire et périnéale dans un contexte de précarité matérielle et biomédi-
cale sont des pratiques qui doivent être promues et renforcées dans le cadre d’une alliance 
décolonisatrice entre la maternité rurale et la maternité biomédicale, car elles participent à 
l’amélioration de la santé et de la qualité de vie des accouchées et de leur bébé.

Des précautions comportementales adoptées durant les suites de couches comme les 
restrictions d’hygiène de la peau et la classification binaire des aliments (aliments chauds 
à consommer versus aliments froids à éviter), le massage du ventre des femmes camer-
ounaises avec de l’eau chaude, les bains de feuilles et de vapeur en Haïti, qui paraissent 
paradoxales aux yeux des personnes qui les regardent à travers le prisme de la médecine 



27Anthropologie des savoirs des Suds

occidentale, n’en contribuent pas moins à la prévention des problèmes de santé mentale25, 
car elles sont aussi perçues comme indispensables au rétablissement de l’équilibre entre le 
chaud et le froid.

25.   Le témoignage d’une mère camerounaise interviewée par Jeannette Wogaing et Rose Angeline Abissi 
(2018 : 65) dans le cadre d’une enquête au sein de « trois établissements hospitaliers de la ville de Douala et 
ses environs » est éclairant à cet égard : « C’est seulement lorsque je suis rentrée à la maison que ma mère m’a 
massée. À l’hôpital, cela n’était pas possible à cause de l’étroitesse des toilettes. […] J’avais hâte de rentrer. […] 
Quand on te masse bien, tu te sens bien après. Je me sens mal tant qu’on ne l’a pas fait. On te masse pour faire 
sortir le mauvais sang qui est resté dans ton ventre après l’accouchement. L’eau chaude sert à maintenir le 
corps. Quand l’eau n’est pas chaude, ça ne donne pas. Il faut que l’eau soit bien bouillante. »



28Anthropologie des savoirs des Suds

Références

Altuntuğ, Kamile, Anık, Yeşim, Ege, Emel (2018). “Traditional Practices of Mothers in the 
Postpartum Period” in African Journal of Reproductive Health / La Revue Africaine de la 
Santé Reproductive, Vol. 22, No. 1, pp. 94-102.

Adiko, Francis. A, Yao, Léopold Y., Bonfoh, Bassirou (2018). « Construction sociale du corps 
de l’accouchée chez les Ébrié » dans Africa Development / Afrique et Développement, Vol. 
43, No. 1, Special Issue on: (Re)making bodies – The Structures and Dynamics of Aes-
thetics and Aspirations in an Evolving Africa / Numéro spécial sur : Les transformations 
corporelles – structures et dynamiques d’esthétique et aspirations dans une Afrique en 
évolution, pp. 127- 138.

Berche, Thierry (1998). Anthropologie et santé publique en pays dogon. Paris : Karthala.

Damus, Obrillant (2023a). « La pédagogie régénératrice et réparatrice » (Regenerative and 
restorative pedagogy) dans Damus, Obrillant, Giang, Chen, Duffé Montalván, Aura Luz, 
Sánchez-Antonio, Juan Carlos, Wulf, Christoph (dir.), Anthropologie des savoirs des Suds, 
no 1. Plaidoyer pour les pédagogies régénératrices et réparatrices. Sherbrooke (Canada) : 
Les Éditions de l’Université de Sherbrooke (ÉDUS), ISSN: 2817-4070, pp. 7-29, URI: http://
hdl.handle.net/11143/20529; DOI: https://doi.org/10.17118/11143/20529.

Damus, Obrillant (2023b). « Le rôle des savoirs des matrones dans la promotion de la san-
té, l’éducation à la santé et la prévention en Haïti » (The role of matrons’ knowledge in 
health promotion, health education and prevention in Haiti) dans Damus, Obrillant, Giang, 
Chen, Duffé Montalván, Aura Luz, Sánchez-Antonio, Juan Carlos, Wulf, Christoph (dir.), 
Anthropologie des savoirs des Suds, no 1. Plaidoyer pour les pédagogies régénératrices et 
réparatrices. Sherbrooke (Canada) : Les Éditions de l’Université de Sherbrooke (ÉDUS), 
ISSN: 2817-4070, pp. 30-49, URI: http://hdl.handle.net/11143/20530, DOI: https://doi.
org/10.17118/11143/20530.

Damus, Obrillant (2023c). « La construction sociale de la pèdisyon (perdition) » (The social 
construction of pèdisyon (perdition) in Haiti) dans Damus, Obrillant, Giang, Chen, Duffé 
Montalván, Aura Luz, Sánchez-Antonio, Juan Carlos, Wulf, Christoph (dir.), Anthropolo-
gie des savoirs des Suds, no 1. Plaidoyer pour les pédagogies régénératrices et répara-
trices. Sherbrooke (Canada) : Les Éditions de l’Université de Sherbrooke (ÉDUS), ISSN: 
2817-4070, pp. 100 – 115, URI: http://hdl.handle.net/11143/20534, DOI: https://doi.
org/10.17118/11143/20534.

Damus, Obrillant (2023d). « Dimansyon sikolojik ak espirityèl doulè akouchman andeyò » 
(Psychological and spiritual dimension of childbirth in rural areas) dans Damus, Obrillant, 
Giang, Chen, Duffé Montalván, Aura Luz, Sánchez-Antonio, Juan Carlos, Wulf, Christoph 
(dir.), Anthropologie des savoirs des Suds, no 1. Plaidoyer pour les pédagogies régénéra-
trices et réparatrices. Sherbrooke (Canada) : Les Éditions de l’Université de Sherbrooke 
(ÉDUS), ISSN: 2817-4070, pp. 62-79, URI: http://hdl.handle.net/11143/20532, DOI: 
https://doi.org/10.17118/11143/20532.

http://hdl.handle.net/11143/20529
http://hdl.handle.net/11143/20529
https://doi.org/10.17118/11143/20529
http://hdl.handle.net/11143/20530
https://doi.org/10.17118/11143/20530
https://doi.org/10.17118/11143/20530
http://hdl.handle.net/11143/20534
https://doi.org/10.17118/11143/20534
https://doi.org/10.17118/11143/20534
http://hdl.handle.net/11143/20532
https://doi.org/10.17118/11143/20532


29Anthropologie des savoirs des Suds

Damus, Obrillant (2023e). « Le bebelis : un médicament traditionnel féminin à usages mul-
tiples » (Bebelis: a traditional multipurpose medicine for women) dans Damus, Obrillant, 
Giang, Chen, Duffé Montalván, Aura Luz, Sánchez-Antonio, Juan Carlos, Wulf, Christoph 
(dir.), Anthropologie des savoirs des Suds, no 1. Plaidoyer pour les pédagogies régénéra-
trices et réparatrices. Sherbrooke (Canada) : Les Éditions de l’Université de Sherbrooke 
(ÉDUS), ISSN: 2817-4070, pp. 80 – 99, URI: http://hdl.handle.net/11143/20533, DOI: 
https://doi.org/10.17118/11143/20533.

Damus, Obrillant (2022). « Valuing Indigenous Health Promotion Knowledge and Practices: 
The Local Dialogue Workshop as a Method to Engage and Empower Matrons and Other 
Traditional Healers in Haiti » in L. Potvin and D. Jourdan (dir.), Global Handbook of Health 
Promotion Research, p. 151-164. Cham : Springer.

Damus, Obrillant (2021a). Anthropologie de l’accouchement à domicile. Les mères, les 
matrones et les sages-hommes traditionnels d’Haïti prennent la parole. Pointe-à-Pitre : 
Presses Universitaires des Antilles.

Damus, Obrillant (2021b). L’atelier de dialogue local, une technique d’enquête pour la pro-
motion de la santé materno-infantile, Études caribéennes [Online], 48 | Avril 2021, Online 
since 30 April 2021, connection on 25 September 2024. URL: http://journals.openedition.
org/etudescaribeennes/20898; DOI: https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.20898.

Damus, Obrillant (2021c). « Réflexions sur la tolérance et l’intolérance épistémico-ontolo-
giques », Études caribéennes [En ligne], 50 | mis en ligne le 15 décembre 2021, consulté 
le 05 juin 2022. URL : http://journals.openedition.org/etudescaribeennes/22597 ; DOI : 
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597.

Damus, Obrillant (2020a). Les futurs de l’éducation au carrefour des épistémologies du Nord 
et du Sud. Document commandé pour le rapport de l’initiative Les futurs de l’éducation 
de l’UNESCO. Paris : UNESCO.

Damus, Obrillant (2020b). « Le rôle des matrones dans la gestion et l’utilisation durable de 
la biodiversité en Haïti. Matrimonialisation et sauvegarde de leur métier », Études ca-
ribéennes [en ligne], 45-46 | Avril-Août 2020, mis en ligne le 15 août 2020, consulté le 
01 septembre 2020. URL : http://journals.openedition.org/etudescaribeennes/18967 ; 
DOI : https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.18967.

Damus, Obrillant (2020c). « L’allaitement maternel en Haïti comme rite de passage au car-
refour des épistémologies du Nord et du Sud ». Dans Masson, Julien Revue Éducation, 
Santé, Sociétés, Vol. 6, No. 1. Éducation et prévention en santé : quels liens avec les inéga-
lités sociales, l’équité, la citoyenneté et les solidarités ? Éditions des archives contempo-
raines, Coll. « Revue Éducation, Santé, Sociétés », France, ISBN : 9782813003485, 228 p., 
doi : https://doi.org/10.17184/eac.9782813003485, Vol. 6. (No. 1).

Damus, Obrillant et Vonarx, Nicolas (2019). Anthropologie de la médecine créole haïtienne 
(préface de Jean Bénoist). Louvain-la-Neuve : Academia.

http://hdl.handle.net/11143/20533
https://doi.org/10.17118/11143/20533
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.20898
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.18967


30Anthropologie des savoirs des Suds

Damus, Obrillant (2018). « Les pratiques d’orientation de la grossesse et de la naissance en 
Haïti » dans Francis Danvers (dir.) S’orienter dans un monde en mouvement. Paris : L’Har-
mattan /Centre Culturel International de Cerisy. Collection éducations et sociétés. http://
www.ccic-cerisy.asso.fr/sorienterTM18.html.

Damus, Obrillant (2017). “Las prácticas profesionales de las comadronas tradicionales en 
Haití: entre salud, biodiversidad y espiritualidad” in Knowing our Lands and Resources. 
Indigenous and Local Knowledge of Biodiversity and Ecosystem Services in the Americas. 
Paris : UNESCO. En ligne : https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000368172.

Damus, Obrillant (2015). « La pensée, la connaissance et l’action rituelle des sages-femmes 
traditionnelles d’Haïti » in Jeffrey, Denis [dir.]. Interdisciplinarité des rites. Québec : 
Presses de l’Université Laval.

Damus, Obrillant (2012). Les rites de naissance en Haïti. Paris : L’Harmattan.

De Sardan, Jean-Pierre Olivier, Moumouni Adamou, Souley Aboubacar (2001). « L’accouche-
ment, c’est la guerre ». Grossesse et accouchement en milieu rural nigérien, Études et 
travaux, no 1.

Diene, Kheury (2015). Vécu de l’accouchement et perpétuation des rites du post-partum en 
France chez les femmes originaires d’Afrique subsaharienne [Mémoire, Université Paris 
Descartes].

Dolorès, Pourette (2018). « Les «matrones» à Madagascar : reconnaissance locale, déni 
institutionnel et collaborations avec des professionnels » in Pourette Dolorès (ed.), Mat-
tern C. (ed.), Bellas Cabane C. (ed.), Ravololomanga B. (ed.). Femmes, enfants et santé à 
Madagascar, p. 115-126 (Anthropologies et Médecines). Paris : L’Harmattan.

Fricker, Miranda (2017). Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. Oxford: Oxford 
University Press.

Hignard, Lionel (2013). Plantes sorcières. Toulouse : Éditions Plume de carotte.

Hishamshah, M. et al., (2010). “Belief and Practices of Traditional Post Partum Care Among 
a Rural Community in Penang Malaysia” in The Internet Journal of Third World Medicine, 
Volume 9 Number 2, pp. 1-9.

Institut Haïtien de l’Enfance (2018). Enquête Mortalité, morbidité et utilisation des services 
(EMMUS-VI 2016–2017). Pétion-Ville, Haïti.

Katz, Esther (1996). Recovering after childbirth in the Mixtec highlands (Mexico) dans Médi-
caments et aliments, Actes du 2e colloque européen d’Ethnopharmacologie et de la 1le 
Conférence internationale d’Ethnomédecine, Heidelberg, du 24 au 27 mars. Paris : Ors-
tom éditions.

Lamadah, S. M. (2013). “ Postpartum traditional beliefs and practices among women in 
Makkah Al Mukkaramah” in Life Science Journal ;10(2): 838-847. http://www.lifescience-
site.com/lsj/life1002/118_1799.

http://www.ccic-cerisy.asso.fr/sorienterTM18.html
http://www.ccic-cerisy.asso.fr/sorienterTM18.html
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000368172
http://www.lifesciencesite.com/lsj/life1002/118_1799
http://www.lifesciencesite.com/lsj/life1002/118_1799


31Anthropologie des savoirs des Suds

Lundberg, PC, Ngoc Thu, TT (2011). “Vietnamese women’s cultural beliefs and prac-
tices related to the postpartum period” in Midwifery, 27(5): 731–6. doi:10.1016/j.
midw.2010.02.006.

Lugones, María, 2008. « Colonialidad y género ». Tabula Rasa, 9: 73-101 [Colonialité et 
genre].

Malan, Djah F., Danho FR, Neuba (2011). “Traditional Practices and Medicinal Plants Use 
during Pregnancy by Anyi-Ndenye Women (Eastern Côte d’Ivoire)” in African Journal of 
Reproductive Health / La Revue Africaine de la Santé Reproductive, March 2011, Vol. 15, 
No. 1, pp. 85-93.

Maldonado-Torres, Nelson, 2007. “Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo 
de un concepto” in S. Castro-Gómez et R. Grosfoguel (dir.), El giro decolonial. Reflexiones 
para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global, p. 127-167 [Sur la colo-
nialité de l’être : contributions à l’élaboration d’un concept. Le mouvement décolonial. 
Réflexions sur la diversité épistémique au-delà du capitalisme mondial]. Bogotá, Ies-
co-Pensar-Siglo del Hombre Editores. Réunion, Rodrigues. Paris : UNESCO.

Nalumansi, Patricia A., Kamatenesi-Mugisha, Maud, Anywar, Godwin (2017). “Medicinal 
Plants used during Antenatal Care by Pregnant Women in Eastern Uganda” in African 
Journal of Reproductive Health / La Revue Africaine de la Santé Reproductive, Vol. 21, No. 
4, pp. 33-44.

Odent, Michel (2004). Le fermier et l’accoucheur. Paris : Éditions Médicis.

Pourchez, Laurence (2011). Savoirs des femmes, médecine traditionnelle et nature. Maurice, 
Réunion, Rodrigues. Paris : UNESCO.

Quijano, Aníbal (2000). « Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina ». In E. 
Lander (dir.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 
latinoamericanas, Buenos Aires : CLACSO.

Raven, J, Chen, O, Tolhurst, R, Garner, P (2007). “Traditional beliefs and practices in the 
postpartum period in Fujian Province, China: a qualitative study” in BMC Pregnancy and 
Childbirth, 7:8 doi:10.1186/1471-2393-7-8.

Raymonville, Maxi. 2019. Barriers and Facilitators Influencing Facility-Based Delivery in Rural 
Haiti: A Mixed Method Study With a Convergent Design. Master’s thesis, Harvard Medical 
School.

Roberge, Stéphanie (2016). Impacts de fermeture utérine lors de la césarienne [Thèse de 
doctorat, Université Laval].

Shiva, Vandana (2022). Restons vivantes. Femmes, Écologie et lutte pour la survie. Paris : 
Éditions Rue de l’échiquier.

Stearns, John (1808). “Account of the pulvis parturiens, a remedy for quickening childbirth. 
Letter to Mr S. Akerly”, In: Medical Repository of New York; 5: 308-9.



32Anthropologie des savoirs des Suds

Van Gennep, Arnold (1981, [1909]). Les rites de passage. Paris : A. et J. Picard.

Wogaing, Jeannette, Abissi, Rose Angeline (2018). « L’expérience de la maternité : Entre sa-
voir traditionnel et pratique obstétrical à Douala au Cameroun » dans S. Lacy (éd.), Four 
decades in the service of a discipline, 1976-2018. Anthropology in Cameroon Festschrift. 
In honour of Professor Paul Nchoji Nkwi, Founding father of Cameroon Anthropology (pp. 
51-71). Bamenda.


	Les pratiques ethno-obstétricales des matrones  haïtiennes au prisme de la pédagogie régénératrice e
	Introduction 
	Posture méthodologique 
	Pratiques pédagogiques régénératrices et réparatrices pendant la grossesse 
	Pratiques pédagogiques régénératrices et réparatrices pendant le déroulement de l’accouchement à dom
	Pratiques pédagogiques régénératrices et réparatrices après l’accouchement 
	Conclusion 
	Références 


