Titre: L'éducation a la citoyenneté mondiale au prisme de la
pédagogie régénératrice et réparatrice

Auteurs: Obrillant Damus, Université de Sherbrooke,
Université Laval, Universite d'Etat d'Hatti

Revue: Anthropologie des savoirs des Suds, numéro 2

Dossier: Le role des savoirs du Sud dans la durabilité
humaine, ecologique et planétaire

Numéro dirigé par Obrillant Damus (Université d’Etat d'Haiti,

Université de Sherbrooke, Université Laval), Christine
Focquenoy Simonnet (Université Lille 2), Chen Qiang
(Universite de Sanya), Joseph P. Saint-Fleur (Académie de
Lille), Catherine Thomas (Association Comprendre et Soigner
en Situation Transculturelle), Renata de Melo Rosa (Instituto
Maria Quitéria)

Editeur: Les Editions de 'Université de Sherbrooke (EDUS)
Année: 2025

Pages: 216 - 235

ISSN: 2817-4070

URI: https://hdl.handle.net/11143/23283

DOI: https://doi.org/10.17118/11143/23283

Cet ouvrage est mis a disposition selon les termes de la licence Creative
Commons Attribution 4.0 International.




LEDUCATION A LA CITOYENNETE MONDIALE AU PRISME DE LA
PEDAGOGIE REGENERATRICE ET REPARATRICE

OBRILLANT DAMUS, UNIVERSITE DE SHERBROOKE, UNIVERSITE LAVAL, UNIVERSITE D'ETAT
D'HAITI
Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca, Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca

Résumé : 'éducation a la citoyenneté mondiale vise a ouvrir les jeunes a la diversité des savoirs, des croyances,
des ontologies et des civilisations, laquelle contribue notamment a la durabilité humaine et planétaire. Si, en
tant que bien commun mondial, cette éducation est soutenue par les pédagogies régénératrices et réparatrices,
elle constituera un humus pour I'épanouissement de la liberté de mondification (le fait d'imaginer et de créer
des mondes durables, régénérateurs et réparateurs dans un monde mondialisé) chez les futurs adultes tout en
leur permettant de faire face aux potentialités destructrices de la modernité mondiale. Nous pensons que si
nous voulons que I'éducation a la citoyenneté mondiale soit véritablement mise au service de la terre et de ses
habitants (humains et non-humains), nous devons l'inscrire dans une alliance durable, éthique et équitable entre
les épistémologies du Sud et celles du Nord. Dans les limites de ce travail, nous allons essayer de contribuer au
renouvellement du cadre théorique, méthodologique, éthique et épistémologique de I'éducation a la citoyenneté
mondiale en regardant celle-ci au prisme des pédagogies régénératrices et réparatrices.

Mots-clés : Education & la citoyenneté mondiale, pédagogies régénératrices et réparatrices, durabilité humaine
et planétaire, épistémologies du Sud et celles du Nord.

GLOBAL CITIZENSHIP EDUCATION THROUGH THE LENS OF
REGENERATIVE AND RESTORATIVE PEDAGOGY

Abstract: Education for global citizenship aims to open young people up to the diversity of knowledge, beliefs,
ontologies, and civilizations, which contribute specifically to human and planetary sustainability. If, as a global
public good, this education is supported by regenerative and restorative pedagogies, it will constitute a humus
for the flourishing of the freedom of worldification (to imagine and create sustainable worlds in a globalized
context) in future adults, while enabling them to cope with the destructive potential of global modernity. We
believe that if education for global citizenship is to be truly placed at the service of the earth and its inhabitants
(both human and non-human), it must be embedded in a sustainable, ethical, and equitable alliance between
the epistemologies of the Global South and North. Within the limits of this work, we contribute to the renewal
of the theoretical, methodological, ethical and epistemological framework of global citizenship education by
examining it through the prism of regenerative and restorative pedagogies.

Keywords: Education for global citizenship, regenerative and restorative pedagogies, human and planetary sus-
tainability, epistemologies of the South and those of the North.

Anthropologie des savoirs des Suds 217


mailto:Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca
mailto:Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca

EDUCACION PARA LA CIUDADANIA GLOBAL A TRAVES DE LA
LENTE DE LA PEDAGOGIA REGENERADORA Y REPARADORA

Resumen: La educacion para la ciudadania mundial pretende abrir a los jovenes la diversidad de conocimien-
tos, creencias, ontologias y civilizaciones, lo que contribuye en particular a la sostenibilidad humana y planeta-
ria. Si, como bien comun global, esta educacion se apoya en pedagogias regeneradoras y reparadoras, propor-
cionard un humus para el florecimiento de la libertad de la mundificacién (el acto de imaginar y crear mundos
sostenibles, regeneradoras y reparadoras en un mundo globalizado) en los futuros adultos, al tiempo que les
permitira enfrentarse al potencial destructivo de la modernidad global. Creemos que para que la educacién para
la ciudadania mundial se ponga realmente al servicio de la Tierra y de sus habitantes (humanos y no humanos),
debe inscribirse en una alianza sostenible, ética y equitativa entre las epistemologias del Sur y del Norte. Dentro
de los limites de este trabajo, intentaremos contribuir a la renovacion del marco tedrico, metodoldgico, ético y
epistemologico de la educacion para la ciudadania mundial mirandola a través del prisma de las pedagogias
regeneradoras y reparadoras.

Palabras clave: Educacion para la ciudadania global, pedagogias regeneradoras y reparadoras, sostenibilidad
humana y planetaria, epistemologias del Sury las del Norte.

Anthropologie des savoirs des Suds 218



INTRODUCTION

'éducation actuellement dispensée dans la majorité des écoles du Nord et du Sud est essen-
tiellement orientée vers le profit (Nussbaum, 2011; Bosio & Waghid, 2023; Damus, 2024) au
détriment de valeurs telles que la conscience globale, éthique et critique (Damus, 2016; Bosio,
2024; Torres & Bosio, 2020; Damus 2023, 2024), le respect de la nature, la conflance mutuelle,
la coexistence pacifique, I'interdépendance mondiale, la connexion anthropo-écologique, le
lien anthropo-cosmique, le sentiment d'appartenance a une communauté de destin (Mmbe,
2023), etc. Elle est, en grande partie, responsable de la crise écologique mondiale qui semble
étre insoluble. Elle nous a conduits a I'ere damocléenne, ou le terrorisme et la perspective
d'une guerre nucléaire mondiale sont comme une épée de Damocles qui plane sur la téte
de 'Humanité. Elle peut étre définie comme un « pharmakon » (Derrida, 1981), c’est-a-dire
comme un poison (elle est responsable de la destruction de nombreux milieux naturels, de
la perte d'une grande partie de la biodiversité mondiale, de la disparition de certains peuples
indigénes qui vivaient en harmonie avec la nature (Wasserstrom et al.,, 2011), mais aussi
comme un remede. Cette éducation a aussi un coté lumineux et glorieux, puisqu'elle a permis
d'augmenter I'espérance de vie de certains habitants de la planéte (il existe un lien entre 'édu-
cation et la santé, entre le statut socio-économique et le bien-étre matériel et psychologique),
de restaurer des milieux naturels (potentialités régénératrices et réparatrices), d'améliorer
constamment la qualité de vie, etc. La rationalité et l'irrationalité de I'éducation hégémonique
actuelle vont donc de pair.

Afin de contenir les potentialités destructrices de I'éducation néolibérale actuelle dont on sait
que la face cachée constitue une menace pour notre planéte, nous devons renforcer I'édu-
cation a la citoyenneté mondiale en la dotant d'une dimension régénératrice et réparatrice
grace a laquelle les jeunes et les adultes s'efforceront de combattre davantage leurs pra-
tiques égoistes et de réduire la distance entre eux et nous en privilégiant I'unite et la solidarité
humaines, en harmonisant leurs intéréts avec ceux des autres, en luttant contre les régimes
de colonialité (colonialité réligieuse; colonialité ontologique et épistémique) et en accordant
plus de sens au vivre ensemble et au vivre relié (universalisme relationnel) au détriment du
vivre pour soi.

L'éducation a la citoyenneté mondiale vise a ouvrir les jeunes a la diversité des savoirs, des
croyances, des ontologies et des civilisations, laquelle contribue notamment a la durabilité
humaine et planétaire. Si, en tant que bien commun mondial, cette éducation est soutenue
par les pédagogies régénératrices et réparatrices, elle constituera un humus pour I'épan-
ouissement de la liberté de mondification (le fait d'imaginer et de créer des mondes durables,
régénérateurs et réparateurs dans un monde mondialisé) chez les futurs adultes tout en leur
permettant de faire face aux potentialités destructrices de la modernité mondiale. Nous pen-
sons que si nous voulons que I'éducation a la citoyenneté mondiale soit véritablement mise

Anthropologie des savoirs des Suds 219



au service de la terre et de ses habitants (humains et non-humains), nous devons l'inscrire
dans une alliance durable, éthique et équitable entre les épistémologies du Sud et celles du
Nord (Damus, 2020). Dans les limites de ce travail, nous allons essayer de contribuer au
renouvellement du cadre théorique, méthodologique, éthique et épistémologique de I'éduca-
tion a la citoyenneté mondiale en regardant celle-ci au prisme des pédagogies régénératrices
et réparatrices.

VERS UNE NOUVELLE DEFINITION DE L'EDUCATION A LA
CITOYENNETE MONDIALE

'éducation a la citoyenneté mondiale peut étre définie comme un ensemble de méthodes et
de savoirs aux dimensions multiples (scientifique, technique, religieuse, magique, relation-
nelle, symbolique) visant a régénérer et a réparer 'humanité et notre maison commune que
constitue la terre, quel que soit I'endroit ou l'on se trouve. Elle vise a former des citoyens
a la fois lococentrés et planétocentrés capables de respecter la diversité humaine et non
humaine (plantes, animaux, ressources minérales, eau, air, sol, etc.) et de comprendre que le
monde entier doit étre considéré comme un seul pays (une terre commune). Cette éducation
« fait référence a un sentiment d'appartenance a une grande communauté et a une humanité
commune. Elle met I'accent sur l'interdépendance politique, économique, sociale et culturelle,
et sur linterconnexion entre le local, le national et le mondial » (UNESCO, 2015: 14). Lune des
valeurs fondamentales de I'éducation cosmopolitique est l'interdépendance, mais celle-ci ne
doit pas étre abordée uniquement sur les plans politique, économique, social et culturel, mais
aussi sur le plan écologique. Nussbaum (2011 : 102) le comprend bien lorsqu’elle écrit ceci,
méme si elle n'insiste pas assez sur I'environnement mondial : « Nul d’entre nous n'‘échappe
a cette interdépendance mondiale. Léconomie mondiale nous lie a des vies lointaines. Nos
plus banales décisions de consommation affectent le mode de vie d'individus qui vivent dans
des pays lointains et contribuent a produire les biens que nous utilisons. Notre vie quotidi-
enne pese sur I'environnement mondial. Il est irresponsable d'enfouir la téte dans le sable
et d'ignorer les multiples manieres dont nous influencons chaque jour la vie des personnes
éloignées. Léducation devrait donc nous préparer a affronter avec efficacité de telles discus-
sions, en nous concevant comme des « citoyens du monde », pour employer |'expression
consacrée, plutét que simplement comme des Américains, des Indiens ou des Européens. »

Le développement d'une conscience planétaire demeurera un voeu pieux Si Nous nappren-
ons pas aux futurs citoyens du monde a lutter contre la séparation de 'lHomme avec la
nature, laquelle séparation est, dans une large mesure, responsable de la crise écologique
mondiale. Léthique de la citoyenneté mondiale implique des interdépendances mondiales
(interdépendance entre 'humanité et la biodiversité; interdépendance politico-socio-économ-
ico-culturelle entre les pays) et la conscience mondiale fondées sur le principe d'égalité entre

Anthropologie des savoirs des Suds 220



les peuples et les diverses cultures humaines (tous les Hommes et toutes les cultures se
valent, car ils contribuent tous a la beauté, a la grandeur et a la survie de 'humanité).

'éducation a la citoyenneté mondiale peut étre considérée comme une éducation a la con-
science mondiale. Cette éducation “refers to all the social, economic, cultural, political, cogni-
tive, and other processes by which we learn to see ourselves as beings who share a common
destiny, as vulnerable inhabitants of the Earth, regardless of our skin colour, social origins,
languages, culture, cosmovisions, religious beliefs, history, and national identity. This educa-
tion, which begins at birth and continues until death, must enable us to feel connected not
only to humans, but also to the non-humans (including animals, plants, mountains, rivers,
and mineral resources) that populate the planet. One of its aims is to help us respect our
fellow humans, non-humans, and local deities who live here “(Damus, 2024a: 4). Si I'édu-
cation a la citoyenneté mondiale est appelée a combattre les dichotomies insoutenables
et déléteres (nous/eux, Occident/reste du monde, civilisés/sauvages, anges/ démons (sens
figuré), indigénes/blancs, corps/esprit, nature/culture, savants/ignorants absolus, humains/
non-humains, etc., Damus, 2020) engendrées par I'éducation dominante actuelle fortement
influencée par la mondialisation néolibérale, on doit lui attribuer une dimension régénératrice
et réparatrice afin de contribuer a une humanité plus juste et plus durable. Il s'agit de promou-
voir une « éducation a la citoyenneté mondiale autrement » (Stein, Andreotti, 2021) au sein
des différents milieux de socialisation (maison, école, église, milieux de travail, espaces de
loisir, milieux associatifs, etc.). Pour atteindre cet objectif, les institutions éducatives du Sud
et du Nord doivent enrichir d'une nouvelle dimension les trois dimensions fondamentales de
I'éducation a la citoyenneté mondiale explorées par ITUNESCO (2015 : 15) qu'il convient de
présenter ici :

1) Dimension cognitive : « Apprendre a connaitre, a comprendre et a juger d'un ceil critique
les questions mondiales, régionales, nationales et locales, ainsi que I'interconnexion et l'inter-
dépendance entre les différents pays et peuples. »

2) Dimension socio-affective : « Avoir un sentiment d’appartenance a une humanité com-
mune, de partage de valeurs et de responsabilités, d'empathie, de solidarité et de respect des

différences et de la diversité. »

3) Dimension comportementale : « Agir de maniere efficace et responsable aux niveaux local,
national et mondial pour favoriser la paix et la durabilité dans le monde. »

Anthropologie des savoirs des Suds 221



4) Dimension régénératrice et réparatrice : adopter tout au long de la vie des modes de pensée
et d'action régénérateurs et réparateurs envers soi-méme, les non-humains (les animaux, les
végétaux, les ressources minérales et hydriques, etc., de son propre pays et des pays étran-
gers) et les autres humains proches (concitoyens) et éloignés (les citoyens des autres pays).
Cela suppose d'apprendre a respecter les équilibres naturels, a lutter contre les inégalités
sociales et écologiques, la guerre, la surconsommation destructrice de I'environnement et du
soi matériel et a participer a la réduction de I'empreinte écologique mondiale.

La mise en ceuvre de ces quatre dimensions nécessite d'avoir une approche pragmatique de
I'éducation a la citoyenneté mondiale fondée sur des valeurs comme I'équité intergénération-
nelle, I'éthique chaude ou incarnée (versus éthique froide ou calculée) et 'empathie incon-
ditionnée (versus empathie rentabilisée ou mue par la recherche du profit ou de I'argent)
qui devraient nous inciter a nous intéresser aux problemes locaux, nationaux et mondiaux
auxquels le systeme néolibéral mondialisé propose des solutions rentables qui sont souvent
incompatibles avec la protection de I'environnement (Bernier, 2012) ou la nature relationnelle
de la vie (Escobar, 2018).

LEDUCATION DOMINANTE ACTUELLE : UN PHARMAKON

'éducation hégémonique quon observe actuellement dans le Nord comme dans le Sud
global exerce un double effet sur la destinée humaine : elle est la cause de I'amélioration de la
condition humaine en permettant a des millions de personnes d'étre en bonne santé, d'avoir
une espérance de vie plus élevée, de mieux vivre, etc., mais en méme temps, cette éducation
est au service du néocolonialisme (Tobner, 2008) économique, écologique, politique et cultu-
rel, comme elle était mise a contribution autrefois dans la colonisation des peuples voisins et
lointains. Elle a contribué a certains grands problemes mondiaux comme le réchauffement
climatique, I'appauvrissement de la couche d'ozone, la crise mondiale de la biodiversité, les
pollutions, les guerres directes ou par procuration pour l'influence géopolitique et pour le
contréle des ressources naturelles comme le pétrole, les mines dor et de diamant, etc. Par
son role délétere, cette éducation participe a la destruction des savoirs locaux (épistémicides)
associés a la gestion durable et non rentable des services fournis par la biodiversité et les
écosystemes, des environnements naturels (écocides), des cultures régénératrices (ethno-
cides), des peuples indigenes de tous les continents qui résistaient a la colonisation (géno-
cides). Alimentée par une science et une technologie aveugles, cette éducation productrice
a la fois de vérité et d'ignorance volontaire (agnotologie, Proctor, Schiebinger, 2008) pourrait
nous conduire a la fin des civilisations humaines, justement a cause de la menace constante
d'une guerre atomique mondiale (Magdelaine, 2024) due a la crise de confiance mutuelle
entre certaines puissances nucléaires, ainsi qu'entre celles-ci et les Etats non nucléaires.

Anthropologie des savoirs des Suds 222


https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Londa+Schiebinger&text=Londa+Schiebinger&sort=relevancerank&search-alias=books-ca

La question de savoir si le caractere pernicieux du systeme éducatif actuel est dU a des actes
de commission ou domission est au coeur de notre réflexion critique. Siles enseignants n'en-
couragent pas leurs éleves a valoriser différentes formes de connaissances, en les exposant
uniguement a une vision du monde dominante dans le Nord, en ce qui concerne des sujets
tels que la science et la théorie économique, les générations suivantes de dirigeants et de
décideurs politiques perpétueront I'ignorance et l'intolérance a I'égard des différentes visions
du monde. Il s'agit d'une négligence morale inadmissible qui affectera tous les citoyens du
monde, comme le montrent les exemples précédents.

De l'ere anthropocéene qui se caractérise par I'exploitation massive des ressources de la terre
et par la multiplication des effets négatifs des activités anthropiques sur la nature, la planete
et sur 'hnomme lui-méme, a I'époque damocléenne qui se particularise par la perspective
d’'une guerre nucléaire mondiale, I'éducation dominante actuelle semble étre incapable de se
détacher de son réle de poison. Le réle pernicieux des systemes éducatifs ancrés dans les
structures néolibérales, réle dont les acteurs ne sont pas toujours conscients, les empéche
de promouvoir I'éducation a la paix, les principes du développement durable, la réduction des
inégalités entre les Etats, la compréhension internationale fondée sur la tolérance ontologique
et épistémique (Damus, 2021a), la confiance et le respect mutuels, le partage horizontal des
connaissances scientifiques et techniques, etc.

Les processus de destruction observés dans le monde ne sont pas dus uniqguement a I'éduca-
tion tournée vers le profit, mais aussi a la condition humaine et animale, a des contingences
historiques, sociales et politiques, aux processus de conservation de la vie physique, etc. |l
est impossible de ne pas détruire, de ne pas se détruire, volontairement et involontairement,
pour diverses raisons, y compris la satisfaction de besoins matériels, spirituels, cognitifs et
éducatifs. Les processus de destruction sont inhérents a la vie au sens large et a la coexist-
ence humaine et animale. En raison de la nature relationnelle de la vie, il est impossible de ne
pas détruire. En raison de divers processus de destruction nécessaires et contingents, nous
ne pouvons pas ne pas régénérer et réparer le vivant (Hommes, animaux, plantes, terre), le
non-vivant, les relations sociales, les relations politiques, symboliques et économiques.

« S'il est impossible de vivre sans détruire consciemment ou de maniéere inconsciente
(destructions nécessaires), s'il 'y a pas de société sans crime (nous sommes tous des bour-
reaux et des bourrelles en puissance), si nous ne sommes pas des étres inoffensifs, mais
des étres capables de détruire volontairement ou accidentellement (potentiel du mal), si nous
nous sentons responsables des erreurs que nous N‘avons pas commises directement, si nos
sentiments moraux (honte, culpabilité, regret..) se manifestent a lissue de la commission
d'une ou de plusieurs erreurs, si nous sommes des étres inachevés (Lapassade, 2000) et vul-
nérables (homo vulnerabilis, Damus 2016), alors nous devons faire de I'éducation régénéra-
trice et réparatrice la boussole de nos existences et de nos inter-existences. » (Damus,

Anthropologie des savoirs des Suds 223



2024a). '’éducation a la citoyenneté mondiale doit faire sien cet axiome fondamental (qui
sous-tend la pédagogie régénératrice et réparatrice) si elle veut fabriquer des cosmopolites
capables d'adopter des modes de pensée, d'action, d’habitation, de cohabitation, d’existence
et de coexistence régénérateurs et réparateurs de I'hnumanité et de la terre.

LES ENJEUX DE L'INTEGRATION DES PEDAGOGIES REGENERATRICES ET
REPARATRICES DANS L'EDUCATION A LA CITOYENNETE MONDIALE

Une éducation a la citoyenneté mondiale dotée d'une dimension régénératrice et réparatrice a
pour but d'amener les futurs citoyens du monde et les cosmopolites actuels a abandonner ou
a refuser d'adopter les comportements destructeurs de soi, de I'autre, de I'environnement et
du monde encouragés par I'éducation néolibérale. Elle doit leur permettre de développer des
réflexes de conservation, de régénération et de réparation. Elle doit leur enseigner des fagons
de vivre régénératrices et réparatrices afin de leur permettre de lutter contre la généralisa-
tion excessive du mode de vie de I'hémisphere Nord ou contre I'Occidentalisation rigide du
monde. En d'autres termes, il s'agit d'inciter les citoyens du Nord et du Sud a lutter de mille et
une manieres contre la violence monoculturelle occidentale (Santos, 2016; Damus, 2020) qui
détruit des modes de vie locaux régénérateurs et réparateurs comme la gestion durable par
les communautés des ressources naturelles non destinées au commerce mondial. Pour par-
venir a de tels résultats, I'éducation a la citoyenneté mondiale doit étre ancrée dans le para-
digme transdisciplinaire qu'est la pédagogie régénératrice et réparatrice, laquelle se fonde
sur une approche polymathique de la condition humaine et du monde non-humain, ainsi que
sur des valeurs comme la terre-mere, l'ontologie relationnelle et la conscience planétaire.
La conception de la vie selon laquelle celle-ci est réduite a des réactions physico-chimiques
(Commoner, 1969) est antinomique de la nature relationnelle de la vie et de l'ontologie rela-
tionnelle explicative du maintien des processus écologiques et sociaux.

La conception réductionniste de la vie et les approches monodisciplinaires des phénomenes
sociaux et environnementaux sont a l'origine de la déconnexion anthropo-éco-cosmique, de
I'affaiblissement du sentiment d'interdépendance mondiale et de l'incapacité de beaucoup
de personnes a protéger les patrimoines naturels nationaux et les biens communs de I'hu-
manité. Dans le cadre du renouvellement du cadre éthique et pragmatique de I'éducation a la
citoyenneté mondiale, nous devons faconner les futurs citoyens du monde de telle sorte qu'ils
soient capables de comprendre la dimension extraterritoriale des lois relatives a la protection
des environnements naturels nationaux et de la santé publique. Par exemple, ils compren-
dront que, grace a une éducation a la citoyenneté mondiale décoloniale, les pesticides et les
insecticides cancérigenes et écocides (glyphosate, DDT) interdits dans leur pays ne doivent
pas étre vendus au reste du monde, que les foréts et les mangroves des autres pays meéri-
tent d'étre protégées, car elles font également partie du poumon de la planéte. Le déficit de

Anthropologie des savoirs des Suds 224



conscience planétaire dont fait preuve I'Union européenne I'empéche d'interdire la vente des
pesticides destructeurs (paraquat, dichloropropene) de la santé humaine et écologique a des
pays non-européens. Aveuglée par le profit, elle ne voit pas que ces pesticides se retrouvent
dans les assiettes des Européens. POLLINIS (2020 : 1), une ONG indépendante, parle de l'in-
conscience planétaire de I'Union européenne en ces termes : « Aujourd’hui, des substances
interdites par I'Union européenne a cause de leur dangerosité avérée pour I'environnement
ou la santé humaine continuent d'étre produites, stockées puis vendues a des pays non-
européens, en grande majorité des pays en développement ou émergents. Ces pesticides
interdits en Europe reviennent ensuite par la petite porte : on les retrouve dans nos assiettes
a la faveur de la mondialisation des marchés alimentaires. »

S'il est injuste de vendre au reste du monde ces produits, il est également moralement
inacceptable de procéder aux délocalisations des industries et des usines polluantes dans
les pays du Sud global, lesquelles délocalisations témoignent de l'ignorance volontaire ou
involontaire des concepts de destin commun, d'interdépendance humaine et de connexions
sans limites spatiales. Dans le cadre d’'une éducation a la citoyenneté mondiale active (versus
éducation a la citoyenneté mondiale passive) fondée sur le principe que le monde entier est
un seul pays, il est urgent que les écoles et les universités expliquent aux citoyens du monde
actuels et futurs les conséquences de l'indifférence a I'égard des grandes causes nationales
et mondiales comme la lutte contre le terrorisme, la guerre, I'exportation illégale des déchets
nucléaires et radioactifs vers les pays du Sud sans loi ni justice’.

Pour réduire I'impact négatif des doctrines néolibérales sur I'éducation a la citoyenneté
mondiale, nous devons transformer celle-ci en une éducation militante (Waghi, 2022) et
énactive (Varela et al,, 1993) dont I'éthique incarnée, chaude et émotionnelle doit étre le fon-
dement. Pour ne citer qu'un exemple de comportement modele devant étre enseigné aux
futurs cosmopolites, c'est au nom de cette éthique que le physicien et chimiste américain
Linus Pauling est sorti de sa zone de confort professionnelle et scientifique pour dénoncer les
conséquences sur la santé des populations nationales, les retombées des essais nucléaires
atmosphériques realisés par les Américains et les Soviétiques. Grace a sa passion péda-
gogique activiste, qui avait une dimension critique, politique, éthique et pragmatique, Linus
Pauling a attiré I'attention de l'opinion publique et des autorités politiques a un point tel qu'un
moratoire sur les essais nucléaires a éte ultimement obtenu. S'il est obligatoire de doter I'édu-
cation a la citoyenneté mondiale d’'une triple dimension militante, régénératrice et réparatrice,
c'est surtout parce que le spectre d'une guerre atomique est une menace qui fait de I'hu-

1. La lutte cosmopolite contre le transport illégal des déchets des pays du Nord vers les pays du Sud permettra
de réduire la dette écologique de ceux-la envers ceux-ci. On entend par dette écologique, « la dette accumulée
par les pays industrialisés du Nord envers les pays du tiers-monde a cause du pillage des ressources, des dom-
mages causeés a l'environnement et de l'occupation gratuite de I'environnement pour le dépot des déchets, dont
les gaz a effet de serre provenant des pays industrialisés » (Duterme, De Ruest, 2014).

Anthropologie des savoirs des Suds 225



manité une bombe a retardement. Pour désamorcer cette derniere, I'éducation a la citoyen-
neté mondiale militante doit étre mise au service de la paix mondiale. Pour cette raison, les
écoles et les universités doivent enseigner aux décideurs actuels et aux futurs chefs d’Etat
gue I'humanité est périssable et que la suppression des armes nucléaires sera une grande
victoire pour tous. A I'heure de la surenchére nucléaire, il est vital que des citoyens du monde
participent a la vie politique et associative en rejoignant les mouvements antinucléaires se
battant contre la technologie nucléaire dont I'existence menagante est intimement liée au
profit avant 'homme et I'environnement.

Une éducation a la citoyenneté mondiale militante consiste a fabriquer des futurs citoyens du
monde capables de développer leur compréhension « des interconnexions sans aucune lim-
ite spatiale ou temporelle » (Singer, 2020 : 219) comme les problemes interconnectés tels que
la pauvreté, les migrations, les inondations, le néocolonialisme, le réchauffement climatique
et tant d'autres encore, grace a la connaissance de nombreuses disciplines (polymathie)
telles que I'histoire mondiale, I'écologie, la biologie, la psychologie, I'anthropologie, la géog-
raphie mondiale, I'éducation interculturelle, etc. Une approche polymathique de I'éducation a
la citoyenneté mondiale tout au long de la vie nous permettra de réduire le nombre d'actions
destructrices de la santé humaine et environnementale basées sur des connaissances
incomplétes (incomplétude cognitive) grace a une meilleure compréhension des enjeux des
connaissances reliées (reliance épistémique).

LES ENJEUX DE L'INTEGRATION DES SAVOIRS DU SUD DANS LES
PROGRAMMES D'EDUCATION A LA CITOYENNETE MONDIALE

Les savoirs du Sud sont des connaissances aux dimensions multiples (magique, technique,
scientifique, religieuse, symbolique) développées par les peuples infériorisés et subalternisés
guon rencontre dans le Sud global comme dans le Nord global. Ces peuples sont victimes de
la colonialité ontologique et épistémique?. Leurs savoirs sont donc minorés et meéprises par
de nombreuses personnes détentrices de « savoirs universels ». S'il est nécessaire d'intégrer
une partie des savoirs et des valeurs de ces peuples dans les programmes d'éducation a la
citoyenneté mondiale, c'est parce que, d'une part, une grande partie de ces savoirs et de ces
valeurs jouent un réle dans la durabilité humaine, écologique et planétaire, et que, d'autre part,
elles refletent - contrairement aux valeurs consuméristes et productivistes et aux savoirs
purement scientifiques et techniques - la nature relationnelle de la vie. S'il est illusoire de
prétendre mettre fin a 'hégémonie épistémique et éthique de I'éducation a la citoyenneté
mondiale, nous pouvons tout de méme la réduire par des pratiques de citoyenneté mondiale

2. Par exemple, les matrones d'Haiti sont infériorisées par les détenteurs de savoirs médicaux modernes ou oc-
cidentalocentrés. Les savoirs de ces accoucheuses traditionnelles sont méprisés et ignorés par les détenteurs
de savoirs du Nord (Damus, 2021b).

Anthropologie des savoirs des Suds 226



alternatives. Nous pouvons l'enrichir par des concepts théoriques, méthodologiques et
éthiques alternatifs en puisant dans l'océan cognitif des peuples afrodescendants, africains
et autochtones.

Cependant, l'intégration des connaissances et des valeurs régénératrices dans les pro-
grammes d'éducation a la citoyenneté mondiale essentiellement eurocentrée ou américano-
centrée se heurte a un obstacle majeur : I'intolérance ontologique et épistémique. Celle-ci se
définit de la fagon suivante : « Nous entendons ici par intolérance ontologique et épistémique
le fait de manifester une attitude irrespectueuse, méprisante et parfois violente envers les
visions du monde et les savoirs des autres. Cette intolérance peut se manifester sous forme
d'exclusion sociale, de destruction de savoirs locaux et autochtones, de modes de pensée et
d’'action, de destruction identitaire, culturelle, physique, psychologique, etc. » (Damus, 2021a).

Nous devons décoloniser I'éducation a la citoyenneté mondiale en combattant et en
dénoncant cette intolérance destructrice et en enseignant aux citoyens du monde actuels
et futurs la tolérance ontologique et épistémique. Cette derniére peut étre définie comme
suit : « La tolérance ontologique et épistémique renvoie au respect des manieres d'étre et
de connaitre, de la vision du monde, du langage et des connaissances des acteurs dans les
différents mondes. Le respect des normes d'existence et de coexistence des acteurs du Sud
global et du Nord global et la liberté de ces derniers d'imaginer des mondes possibles (liberté
de mondification ; logiqgue multimondiste) pour contenir l'ontologie unimondiste (Escobar,
2018) imposée par I'Occident ou pour résister contre « 'occupation mono-ontologique de la
planete » relevent aussi de cette forme de tolérance » (Damus, 2021a).

Lintolérance ontologique et épistémique des tenants de I'éducation a la citoyenneté mondiale
eurocentrée ou américanocentrée les empéche de comprendre que les nombreuses crises
mondiales nous mettent dans une situation d'urgence conceptuelle, théorique, éthique,
meéthodologique et épistémologique. Si les pédagogies régénératrices et réparatrices ont
un role essentiel a jouer dans le renouvellement du cadre conceptuel et méthodologique de
I'éducation a la citoyenneté mondiale, c'est parce qu'elles se proposent de répondre a cette
urgence. Par exemple, dans les limites d'une approche locale de la citoyenneté mondiale,
des concepts locaux, tels que la notion sud-africaine d’'Ubuntu (Mbayo Mbayo, 2017; Waghid,
2024), qui signifie « J'existe parce que nous existons, nous existons parce que jexiste », le
concept de la République de Corée de Hongik Ingan, qui signifie « agir pour le bien de tous »
(UNESCO, 2018), et la notion haitienne de Konbit, qui signifie « Aidons-les et ils nous aideront
en retour », devraient étre enseignés dans les écoles du Nord et du Sud. Si l'utilisation de la
méthode des ateliers de dialogue local en sciences humaines et naturelles (Damus, 2017;
Damus et al., 2022) permet de générer des concepts locaux utilisables dans les programmes
d'éducation a la citoyenneté mondiale, c’est parce que cette technique de recherche centrée
sur le sujet se distingue des méthodes managériales techno-bureaucratiques, en brisant des

Anthropologie des savoirs des Suds 227



dichotomies insoutenables : eux/nous, savants/ignorants, Occident/reste du monde, etc.
Ces dichotomies sont les causes profondes des formes d'injustice épistémique que nous
observons dans le monde : l'injustice testimoniale (Fricker, 2017), linjustice herméneutique
infligée (le fait d'empécher les autres de développer des ressources cognitives capables de
les aider a interpréter leurs expériences), l'injustice herméneutique auto-infligée (se priver
des concepts, théories et représentations qui nous permettent de comprendre la réalité de
I'autre), I'injustice ontologique et l'injustice doxastique, entre autres.

La promotion de la tolérance ontologique et épistémique dans le cadre d'un programme d'édu-
cation a la citoyenneté mondiale pragmatique, antiraciste, inclusive, égalitaire et équitable
meérite d'étre soutenue si l'on veut permettre aux exclus de la citoyenneté mondiale d'exister
et de contribuer davantage au changement du monde. Dans le Nord global, 'enseignement
de la culture (I'art, la religion, la musique, la danse, etc.) et de I'histoire des peuples autrefois
colonisés contribuera sans aucun doute au renforcement du dialogue Sud-Nord. Au nom de
la diversité ontologique et épistémique a laquelle est liée la survie de 'humanité, les citoyens
du monde militants et émancipés doivent s'insurger contre la destruction de la religion et de
I'histoire® des peuples dominés. Contrairement a une religion dominante comme le christian-
isme dont la contribution a la crise écologique mondiale a été mise en lumiére par certains
travaux (White, 1994), les religions traditionnelles des peuples africains, afrodescendants et
indigenes participent a la conservation de la nature en protégeant, par exemple, la terre?, les
étangs, les arbres, les foréts, les sources, les chutes d'eau, les grottes et les rivieres. Dans
un monde dominé par les religions du livre (le christianisme, I'islam et le judaisme) ayant
été mises au service de l'esclavage des Africains et des Autochtones, religions dont on se
sert encore pour coloniser la nature, la culture et I'imaginaire, il devient urgent de développer
une théologie régénératrice et réparatrice incluant les religions traditionnelles des peuples
dominés et la régénération des religions préchrétiennes en Occident.

3. Le processus de destruction de I'histoire des peuples subjugués par le néocolonialisme politique, écono-
mique et culturel peut étre désigné par le terme d'historicide. Celui-ci renvoie non seulement au processus de
destruction de l'histoire des peuples conquis et mis en esclavage, des peuples dominés anciennement colo-
nisés, mais encore a l'anéantissement de l'apport de ces peuples a la science, a la philosophie, a la littérature
mondiale, a I'histoire mondiale, aux histoires nationales d'autres peuples, etc. On entend aussi par historicide la
perte de la conscience historique ou du sentiment de continuité historique engendrée par «les techniques de
colonisation, d'asservissement et d'abatardissement des peuples» (Diop, 1981 : 272).

4. Chez les Songye, un peuple bantou d’Afrique centrale, la terre est un héritage ancestral qui doit étre géré de
maniére rationnelle (Mbayo Mbayo, 2017). Afin de réparer les blessures nécessaires infligées a la terre, un culte
lui est voué « par lequel les rites de réparation, prieres et sacrifices concourent au rétablissement de I'narmonie
de la terre qui a été touchée et a l'obtention du pardon et de la bienveillance des esprits tutélaires de la terre. On
note aussi divers rites pour obtenir la fertilité du sol. » (Mbayo Mbayo, 2017 : 51).

Anthropologie des savoirs des Suds 228



APPLICATION EMPIRIQUE DES CONCEPTS DE KONBIT ET
D'ATELIER DE DIALOGUE LOCAL

L'atelier de dialogue local est une méthode de recherche régénératrice et réparatrice (Damus,
2024b). Il est un lieu de partage des expériences individuelles et collectives, des savoirs, des
expériences vécues ou observées. Son succes dépend de plusieurs facteurs, tels que la con-
flance et le respect mutuels, l'utilisation d'une langue commune, la dimension horizontale des
échanges, l'incitation aux corrections mutuelles, etc. Cette méthode permet de faire émer-
ger des intéréts communs a la communauté et a I'hnumanité susceptibles d'inciter les par-
ticipants a renforcer les comportements régénérateurs et réparateurs. La maitrise parfaite
de la langue des participants, le travail préalable de persuasion réalise par les médiateurs
de terrain aupres des titulaires de savoirs locaux et ancestraux constituent les principaux
ingrédients de la confiance mutuelle nécessaire au bon déroulement et a la réussite d'un
atelier de dialogue local. Lobjectif de celui-ci est de renforcer le sentiment de compétence
ou d'efficacité personnelle (Bandura, 2003) des participants afin de les amener a se définir
comme des sujets connaissants et comme des savants. Latelier de dialogue local est une
technique d'apprentissage et de co-apprentissage régénérateur, car les themes de discus-
sion (biodiversité et techniques de gestion des écosystémes vivants ; biodiversité, santé et
spiritualité ; souveraineté alimentaire et biodiversité ; agriculture régénératrice; allaitement et
nature ; méthodes de transmission des connaissances locales et ancestrales, etc.) ne sont
pas imposés aux participants. Lutilisation de cette technique décoloniale d'extraction cog-
nitive (il s'agit d'une méthode de co-construction cognitive en vertu de laquelle les savoirs
sont produits par et pour les participants) dans les milieux ruraux haitiens (Damus, 2017,
Damus, Vézina, Gray, 2022) nous a permis de comprendre qu’elle est un outil indispensable a
la lutte contre la colonialité de I'étre et du savoir (Quijano, 2000), de la nature, de I'histoire, de
I'imaginaire et de la politique.

En Haiti, le concept de konbit® renvoie aux pratiques de solidarité, d’entraide et d'assistance
mutuelle entre les pauvres en revenu vivant notamment dans les milieux ruraux. Le konbit
participe au renforcement des liens vicinaires (relations de voisinage), interfamiliaux, com-
munautaires et intercommunautaires. Il joue un réle crucial dans la durabilité humaine et
écologique. Les paysans haitiens ont inventé le konbit afin de faire face au manque d'argent
et d'eau, a la famine, a la malnutrition et aux violences anthropiques (violence des dominants)
et naturelles. Le phénomene de konbit, qui témoigne du pouvoir dagir (empowerment) ou
des capabilités des Haitiens et des Haitiennes, sobserve surtout sur le terrain de 'agriculture
traditionnelle de subsistance® (sarclage, piquage, semailles, moissons...) dont le fonctionne-

5. La lettre finale de ce mot créole se prononce.

6. Il s'agit des pratiques agricoles régénératrices et réparatrices dans la mesure ou elles sont en harmonie avec
la nature et les saisons. De plus, elles excluent les pesticides et les engrais chimiques.

Anthropologie des savoirs des Suds 229



ment dépend essentiellement de la force musculaire humaine. Le konbit est mis au service
de la régénération et de la réparation de la communauté biotique. C'est grace a un konbit
organisé par les paysans de Ouanaminthe (département du Nord-Est) - auquel ont participé
des Haitiens de la diaspora - qu’'un canal d'irrigation a été construit sur la riviere Massacre. Le
konbit est la force des faibles. En effet, il a permis aux paysans de faire face a l'indifférence
de I'Etat haitien et aux grosses armes brandies par les soldats de I'Armée de la République
dominicaine’.

La planete Terre est malade. L'éducation a la citoyenneté mondiale est appelée a devenir une
discipline écocentrique devant étre mobilisée dans les soins a la terre. Cela suppose que
nous soyons capables de surmonter les clivages ethniques, identitaires, religieux, culturels,
politiques, historiques, géographiques et idéologiques faisant obstacle a la compréhension
interhumaine. Une approche pragmatique de I'éducation a la citoyenneté mondiale régénéra-
trice et réparatrice devrait conduire des acteurs comme les pédagogues et citoyens du
monde régénérateurs, 'UNESCO, les organisations de protection de la nature, les Etats, les
ONG locales et internationales et le reste a inscrire le concept de konbit dans un processus
d'universalisation. La mondialisation de cette pratique ancestrale multiséculaire haitienne
pourrait, par exemple, contribuer a la restauration des mangroves littorales® dont les enjeux
écologiques sont multiples. Le tableau 1 ci-dessous illustre comment les différents services
écologiques fournis par les mangroves et leurs principales fonctions peuvent servir a la régu-
lation et a l'autoproduction.

Table 1. Les différents services écologiques fournis par les mangroves et leurs principales fonctions peuvent servir a la régulation
et a I'autoproduction

Services écologiques Principales fonctions

Régulation Controle de I'érosion Stabilisation des lignes de cotes, piégeage
des sédiments par les racines palétuviers

Protection contre les tempétes Barrage constitué par les foréts de palétu-
viers contre les orages, cyclones et raz de
marée ; amortissement des vagues

Régulation des flux Circulation et échange d'eaux grace au
balancement des marées, aux réseaux
hydrographigques, aux courants littoraux

Traitement des déchets Assimilation des déchets par la phyto-
masse, épuration des eaux

7. La Riviere Massacre est un bien commun binational, mais la République dominicaine la considere comme sa
propriété exclusive. Une partie de son armée a été mobilisée contre la construction du canal d'irrigation dont les
paysans avaient tant besoin pour arroser la plaine de Maribaroux.

8. Dans certains pays comme Haiti et I'lndonésie, une partie du charbon de bois est issue de la coupe des man-
groves. Bien que les écosystemes de mangrove soient protégés par le gouvernement indonésien, les coupes
illégales nont pas cessé. La production indonésienne du charbon de bois a partir de la mangrove est destinée
aux pays riches (Japon, pays d’Europe...), d'aprés I'entreprise ReforestAction (Avril, 2024). En Haiti, la coopéra-
tive locale CAPEELAG a organisé un konbit en vue de restaurer les palétuviers.

Anthropologie des savoirs des Suds 230



Autoproduction

Purification de I'air

Exportation ou séquestration du carbone
par les palétuviers (mangrove : puits ou
sources de carbone selon les années)

Purification de I'eau

Transformation et stockage d'énergie via la
biomasse; piégeage des polluants métal-
liques par les sols de mangrove

Biodiversité

Habitat refuge pour les oiseaux

Nourricerie pour l'ichtyofaune (zone de
rétention, d'alimentation et de croissance
pour la faune aquatique)

Frayére de nombreuses espéces (poissons,
crevettes)

Refuge des prédateurs grace a 'ombrage
des arbres, I'enchevétrement des racines
de palétuvier, la turbidité des eaux

Habitat des gastéropodes brouteurs de
genres Littorina, Pachymelania et Terebralia

Source :Cormier-Salem (2014 : 99-100).

Plantation de mangroves en Haiti organisée par CAPEELAG, une coopérative locale, le 5 juin 2025.
Crédit photo : CAPEELAG / Sove Mang Lan, Plante Lavi.

Anthropologie des savoirs des Suds

231




CONCLUSION

'éducation a la citoyenneté mondiale est appelée a jouer un role dans la restauration de
la santé de I'humanité souffrant depuis des siécles des maux anthropiques évitables aux-
quels I'éducation néolibérale nous a appris a proposer des solutions rentables qui ne sont
pas toujours soutenables, fondées uniqguement sur les perspectives du Nord. S'il est illusoire
de prétendre changer radicalement le paradigme éducatif dominant, on peut néanmoins
lui opposer un paradigme alternatif et complémentaire visant justement a contenir le réle
delétere qu'il joue envers les communautés biotiques. Il s'agit de I'éducation régénératrice et
réparatrice ayant pour but de fabriquer des citoyens a la fois lococentrés et planétocentrés
capables de comprendre, de prévoir et d'éviter les conséquences mondiales des actions
locales. Les objectifs, les finalités, les valeurs, les contenus des programmes de I'éducation
actuelle gagnent a étre repensés et redéfinis de fagon régénératrice et réparatrice si nous
voulons fabriquer une nouvelle génération de citoyens du monde dotés d'un esprit critique et
d’'une conscience mondiale. Une éducation a la citoyenneté mondiale régénératrice et répara-
trice sera le fruit d'une alliance épistémique entre le Nord global et le Sud global. Cette éduca-
tion, qui doit remettre en cause des siécles de négligence a I'égard des visions alternatives du
monde, est encouragée a stimuler la liberté de mondification des futurs citoyens du monde
en leur permettant d'imaginer des systemes culturels, sociaux, économiques, religieux et pol-
itiques, régénérateurs et réparateurs.

Anthropologie des savoirs des Suds 232



REFERENCES

Avril, Anne-Lise (2024). La mangrove de Sumatra, un écosysteme vital pour la biodiversité
et les populations. https://www.reforestaction.com/magazine/zoom-ecosysteme-man-
grove.

Bernier, Aurélien (2012). Comment la mondialisation a tué I'écologie. Les politiques environ-
nementales piégées par le libre-échange. Paris : Mille et une nuits.

Bosio, E. (2024). Ethical Global Citizenship Education. Cambridge University Press. https:/
www.cambridge.org/core/elements/abs/ethical-global-citizenshipeducation/946E-
11147DBAFA912E14DC51B550689C.

Bosio, E., & Waghid Y. (2023). Global Citizenship Education as a Living Ethical Philoso-
phy for Social Justice, Citizenship Teaching & Learning, 18:2, pp. 151-58, https://doi.
org/10.1386/ctl_00117_2.

Commoner, Barry (1969). Quelle terre laisserons-nous a nos enfants? Paris : Seuil.

Cormier-Salem, M.-C. (2014). Représentations sociales de la biodiversité et implications
pour la gestion et la conservation. In M. Gauthier-Clerc, F. Meslard, J. Blondel (Eds).
Sciences de la conservation (pp. 95-106). Louvain-la-Neuve : De Boeck Supérieur.

Damus, Obrillant (2024a). Regenerative and restorative pedagogy: The foundation of a
new contract for cognitive justice. UNESCO-IBE, Prospects 54, 441—-449. https.//doi.
0rg/10.1007/s11125-024-09683-y.

Damus, Obrillant (2024b). L'atelier de dialogue local. Pratiques, Cahiers de la médecine uto-
pique, N°104. Dossier : Humaniser la santé publique.

Damus, Obrillant (2023). « La educacion para la concientizacién planetaria » (Planetary
consciousness Education), in Damus, Obrillant, Giang, Chen, Duffé Montalvan, Aura Luz,
Sanchez-Antonio, Juan Carlos, Wulf, Christoph (dir.), Anthropologie des savoirs des Suds,
n° 1. Plaidoyer pour les pédagogies régénératrices et réparatrices. Sherbrooke (Canada) :
Les Editions de 'Université de Sherbrooke (EDUS), ISSN : 2817-4070, pp. 200-216, URI:
http://hdl.handle.net/11143/20539, https://doi.org/10.17118/11143/20539.

Damus, 0., Vézina, M., & Gray, N. J. (2022). Valuing Indigenous Health Promotion Knowledge
and Practices: The Local Dialogue Workshop as a Method to Engage and Empower
Matrons and Other Traditional Healers in Haiti. In L. Potvin, & D. Jourdan (Eds.), Glo-
bal Handbook of Health Promotion Research, Vol. 1: Mapping Health Promotion Re-
search (1sted., Vol. 1, pp. 151-164). Springer, Cham. https://doi.org/10.1007/978-3-030-
97212-7_12.

Damus, Obrillant (2021a). « Réflexions sur la tolérance et I'intolérance épistémico-ontolo-
giques », Etudes caribéennes [Online], 50 | décembre 2021, Online since 15 December
2021, connection on 04 April 2022. URL : http://journals.openedition.org/etudescari-
beennes/22597 ; DOI : https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597.

Anthropologie des savoirs des Suds 233


https://www.reforestaction.com/magazine/zoom-ecosysteme-mangrove
https://www.reforestaction.com/magazine/zoom-ecosysteme-mangrove
https://doi.org/10.1386/ctl_00117_2
https://doi.org/10.1386/ctl_00117_2
https://doi.org/10.1007/s11125-024-09683-y
https://doi.org/10.1007/s11125-024-09683-y
http://hdl.handle.net/11143/20539
https://doi.org/10.17118/11143/20539
https://doi.org/10.1007/978-3-030-97212-7_12
https://doi.org/10.1007/978-3-030-97212-7_12
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597

Damus, Obrillant (2021b) : Anthropologie de I'accouchement a domicile : les méres, les
matrones et les sages-hommes traditionnels d’Haiti prennent la parole. Pointe-a-Pitre :
Presses universitaires des Antilles.

Damus, Obrillant (2020). Les futurs de I'éducation au carrefour des épistémologies du Nord
et Sud. Document commandé pour le rapport de l'initiative Les futurs de I'éducation de
I'UNESCO. Paris : UNESCO.

Damus, 0. (2017). Las practicas profesionales de las comadronas tradicionales en Haitf:
entre salud, biodiversidad y espiritualidad [Professional practices of traditional mid-
wives in Haiti: Between health, biodiversity and spirituality]. In B. Baptiste, D. Pacheco,
M. C. D. Cunha. & S. Diaz (Eds.), Knowing our lands and resources. Indigenous and local
knowledge of biodiversity and ecosystem services in the Americas (pp. 20—31). UNESCO.
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000368172.

Damus, Obrillant (2016). Homo vulnerabilis. Repenser la condition humaine. Paris : Connais-
sances et Savoirs/Publibook.

Derrida, J. (1981), “Plato’'s Pharmacy” In: Dissemination, translated by Barbara Johnson. Chi-
cago: University of Chicago Press, pp. 63—-171.

De Sousa Santos, B. (2016). Epistémologies du Sud. Mouvements citoyens et polémique sur
la science. Paris : Desclée de Brouwer.

Diop, C. A. (1981). Civilisation ou barbarie. Anthropologie sans complaisance. Paris : Pré-
sence africaine.

Duterme, Renaud, De Ruest, Eric (2014). La dette cachée de I'économie. Le scandale plané-
taire. Paris : Les Liens qui Liberent (LLL).

Escobar, Arturo (2018). Sentir-Penser avec la terre. Une écologie au-dela de I'Occident. Paris :
Seuil.

Lapassade, G. (2000). Précis de I'inachévement : entretiens avec Gérard Gromer. Paris : Sé-
quier.

Magdelaine, Christoph (2024). Guerre nucléaire : Le scénario de la fin du monde? https://
www.notre-planete.info/terre/fin_du_monde/guerre-nucleaire-consequences.php.

Mbayo Mbayo, Joseph (2017). Bumuntu ou la culture de I'excellence. Les prolégomenes, vol.
1. Louvain-la-Neuve : Academia.

Mmbe, Achille (2023). La communauté terrestre. Paris : La Découverte.

Nussbaum, M. (2011). Les émotions démocratiques. Comment former le citoyen du XX/¢
siécle. Paris : Climats.

Anthropologie des savoirs des Suds 234


https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000368172
https://www.notre-planete.info/terre/fin_du_monde/guerre-nucleaire-consequences.php
https://www.notre-planete.info/terre/fin_du_monde/guerre-nucleaire-consequences.php

POLLINIS (2020). Stop a I'exportation des pesticides interdits en Europe [Stop the export
of pesticides banned in Europe]. https://www.pollinis.org/publications/76-ong-de-
mandent-la-fin-de-lexportation-des-pesticides-interdits-en-europe.

Proctor, Robert & Schiebinger, Londa (2008). Agnotology :The Making and Unmaking of
Ignorance.

Quijano, A (2000). « Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina », in E. Lander
(dir.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas lati-
noamericanas. CLACSO: Buenos Aires.

Singer, Slavica (2020). La polymathie, le chainon manquant pour un meilleur acces aux
savoirs pertinents, Les futurs humanistes de l'apprentissage : perspectives des chaires
UNESCO et des réseaux UNITWIN, pp. 217-221.

Stein, Sharon, Andreotti, Vanessa (2021). Global Citizenship Otherwise. In Bosio, Emiliano
(ed), Conversations on Global Citizenship Education. Perspectives on Research, Teaching,
and Learning in Higher Education. New York: Routledge.

Tobner, Odile (2008). « Le néocolonialisme », Silence (écologie, alternatives, non-violence),
n°361, pp. 5-8.

Torres, C.A., & Bosio, E. (2020). Global citizenship education at the crossroads: Globaliza-
tion, global commons, common good, and critical consciousness. Prospects. https://doi.
org/10.1007/s11125-019-09458-w.

UNESCO (2015). Global Citizenship Education: Topics and Learning Objectives. Paris.

Varela, Francisco et al. (1993). Linscription corporelle de I'esprit. Sciences cognitives et expé-
rience humaine. Paris : Seuil.

Waghid, Y. (2024). Teaching for Global Citizenship Education Online: An African Philo-
sophical Approach. Journal of Creative Communications, 19(1), 32-42. https://doi.
org/10.1177/09732586231189837.

White, Lynn Townsend, Jr (1994). Les racines historiques de notre crise écologique in Gof-
fi, Jean-Yves (dir.), Le philosophe et ses animaux : du statut éthique de 'animal. Nimes :
Jacqueline Chambon.

Waghid, Yusef (2022). Towards the cultivation of global citizenship education as an activist
pedagogy, Citizenship Teaching & Learning, Volume 17, Issue 2, juin 2022, p. 161-164.

Wasserstrom, R, Reider, S, & Lara, R. (2011). Nobody knew their names: The black legend
of Tetete extermination. Ethnohistory, 58(3), 421-444. https:// doi. org/ 10. 1215/ 00141
801- 12638 48.

Anthropologie des savoirs des Suds 235


https://www.pollinis.org/publications/76-ong-demandent-la-fin-de-lexportation-des-pesticides-interdits-en-europe
https://www.pollinis.org/publications/76-ong-demandent-la-fin-de-lexportation-des-pesticides-interdits-en-europe
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Londa+Schiebinger&text=Londa+Schiebinger&sort=relevancerank&search-alias=books-ca
https://doi.org/10.1007/s11125-019-09458-w
https://doi.org/10.1007/s11125-019-09458-w
https://doi.org/10.1177/09732586231189837
https://doi.org/10.1177/09732586231189837
https://intellectdiscover.com/content/journals/ctl
https://intellectdiscover.com/content/journals/ctl/17/2

	L’éducation à la citoyenneté mondiale au prisme de la  pédagogie régénératrice et réparatrice 
	Introduction 
	Vers une nouvelle définition de l’éducation à la  citoyenneté mondiale
	L’éducation dominante actuelle : un pharmakon
	Les enjeux de l’intégration des pédagogies régénératrices et  réparatrices dans l’éducation à la cit
	Les enjeux de l’intégration des savoirs du Sud dans les  programmes d’éducation à la citoyenneté mon
	Application empirique des concepts de konbit et  d’atelier de dialogue local
	Conclusion 
	Références 


