
Titre: L’éducation à la citoyenneté mondiale au prisme de la 
pédagogie régénératrice et réparatrice
Auteurs: Obrillant Damus, Université de Sherbrooke,  
Université Laval, Université d’État d’Haïti
Revue: Anthropologie des savoirs des Suds, numéro 2
Dossier: Le rôle des savoirs du Sud dans la durabilité  
humaine, écologique et planétaire
Numéro dirigé par Obrillant Damus (Université d’État d’Haïti, 
Université de Sherbrooke, Université Laval), Christine  
Focquenoy Simonnet (Université Lille 2), Chen Qiang  
(Université de Sanya), Joseph P. Saint-Fleur (Académie de 
Lille), Catherine Thomas (Association Comprendre et Soigner 
en Situation Transculturelle), Renata de Melo Rosa (Instituto 
Maria Quitéria)
Éditeur: Les Éditions de l’Université de Sherbrooke (ÉDUS)
Année: 2025
Pages: 216 - 235
ISSN: 2817-4070
URI: https://hdl.handle.net/11143/23283
DOI: https://doi.org/10.17118/11143/23283

 Cet ouvrage est mis à disposition selon les termes de la licence Creative 
Commons Attribution 4.0 International.



217Anthropologie des savoirs des Suds

L’éducation à la citoyenneté mondiale au prisme de la  
pédagogie régénératrice et réparatrice

Obrillant Damus, Université de Sherbrooke, Université Laval, Université d’État 
d’Haïti
Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca, Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca

Résumé : L’éducation à la citoyenneté mondiale vise à ouvrir les jeunes à la diversité des savoirs, des croyances, 
des ontologies et des civilisations, laquelle contribue notamment à la durabilité humaine et planétaire. Si, en 
tant que bien commun mondial, cette éducation est soutenue par les pédagogies régénératrices et réparatrices, 
elle constituera un humus pour l’épanouissement de la liberté de mondification (le fait d’imaginer et de créer 
des mondes durables, régénérateurs et réparateurs dans un monde mondialisé) chez les futurs adultes tout en 
leur permettant de faire face aux potentialités destructrices de la modernité mondiale. Nous pensons que si 
nous voulons que l’éducation à la citoyenneté mondiale soit véritablement mise au service de la terre et de ses 
habitants (humains et non-humains), nous devons l’inscrire dans une alliance durable, éthique et équitable entre 
les épistémologies du Sud et celles du Nord. Dans les limites de ce travail, nous allons essayer de contribuer au 
renouvellement du cadre théorique, méthodologique, éthique et épistémologique de l’éducation à la citoyenneté 
mondiale en regardant celle-ci au prisme des pédagogies régénératrices et réparatrices. 

Mots-clés : Éducation à la citoyenneté mondiale, pédagogies régénératrices et réparatrices, durabilité humaine 
et planétaire, épistémologies du Sud et celles du Nord.

Global citizenship education through the lens of  
regenerative and restorative pedagogy

Abstract: Education for global citizenship aims to open young people up to the diversity of knowledge, beliefs, 
ontologies, and civilizations, which contribute specifically to human and planetary sustainability. If, as a global 
public good, this education is supported by regenerative and restorative pedagogies, it will constitute a humus 
for the flourishing of the freedom of worldification (to imagine and create sustainable worlds in a globalized 
context) in future adults, while enabling them to cope with the destructive potential of global modernity. We 
believe that if education for global citizenship is to be truly placed at the service of the earth and its inhabitants 
(both human and non-human), it must be embedded in a sustainable, ethical, and equitable alliance between 
the epistemologies of the Global South and North. Within the limits of this work, we contribute to the renewal 
of the theoretical, methodological, ethical and epistemological framework of global citizenship education by 
examining it through the prism of regenerative and restorative pedagogies.

Keywords: Education for global citizenship, regenerative and restorative pedagogies, human and planetary sus-
tainability, epistemologies of the South and those of the North.

mailto:Obrillant.Damus@Usherbrooke.ca
mailto:Obrillant.Damus.1@Ulaval.ca


218Anthropologie des savoirs des Suds

Educación para la ciudadanía global a través de la  
lente de la pedagogía regeneradora y reparadora

Resumen: La educación para la ciudadanía mundial pretende abrir a los jóvenes la diversidad de conocimien-
tos, creencias, ontologías y civilizaciones, lo que contribuye en particular a la sostenibilidad humana y planeta-
ria. Si, como bien común global, esta educación se apoya en pedagogías regeneradoras y reparadoras, propor-
cionará un humus para el florecimiento de la libertad de la mundificación (el acto de imaginar y crear mundos 
sostenibles, regeneradoras y reparadoras en un mundo globalizado) en los futuros adultos, al tiempo que les 
permitirá enfrentarse al potencial destructivo de la modernidad global. Creemos que para que la educación para 
la ciudadanía mundial se ponga realmente al servicio de la Tierra y de sus habitantes (humanos y no humanos), 
debe inscribirse en una alianza sostenible, ética y equitativa entre las epistemologías del Sur y del Norte. Dentro 
de los límites de este trabajo, intentaremos contribuir a la renovación del marco teórico, metodológico, ético y 
epistemológico de la educación para la ciudadanía mundial mirándola a través del prisma de las pedagogías 
regeneradoras y reparadoras.

Palabras clave: Educación para la ciudadanía global, pedagogías regeneradoras y reparadoras, sostenibilidad 
humana y planetaria, epistemologías del Sur y las del Norte.



219Anthropologie des savoirs des Suds

Introduction

L’éducation actuellement dispensée dans la majorité des écoles du Nord et du Sud est essen-
tiellement orientée vers le profit (Nussbaum, 2011; Bosio & Waghid, 2023; Damus, 2024) au 
détriment de valeurs telles que la conscience globale, éthique et critique (Damus, 2016; Bosio, 
2024; Torres & Bosio, 2020; Damus 2023, 2024), le respect de la nature, la confiance mutuelle, 
la coexistence pacifique, l’interdépendance mondiale, la connexion anthropo-écologique, le 
lien anthropo-cosmique, le sentiment d’appartenance à une communauté de destin (Mmbe, 
2023), etc. Elle est, en grande partie, responsable de la crise écologique mondiale qui semble 
être insoluble. Elle nous a conduits à l’ère damocléenne, où le terrorisme et la perspective 
d’une guerre nucléaire mondiale sont comme une épée de Damoclès qui plane sur la tête 
de l’Humanité. Elle peut être définie comme un « pharmakon » (Derrida, 1981), c’est-à-dire 
comme un poison (elle est responsable de la destruction de nombreux milieux naturels, de 
la perte d’une grande partie de la biodiversité mondiale, de la disparition de certains peuples 
indigènes qui vivaient en harmonie avec la nature (Wasserstrom et al., 2011), mais aussi 
comme un remède. Cette éducation a aussi un côté lumineux et glorieux, puisqu’elle a permis 
d’augmenter l’espérance de vie de certains habitants de la planète (il existe un lien entre l’édu-
cation et la santé, entre le statut socio-économique et le bien-être matériel et psychologique), 
de restaurer des milieux naturels (potentialités régénératrices et réparatrices), d’améliorer 
constamment la qualité de vie, etc. La rationalité et l’irrationalité de l’éducation hégémonique 
actuelle vont donc de pair.

Afin de contenir les potentialités destructrices de l’éducation néolibérale actuelle dont on sait 
que la face cachée constitue une menace pour notre planète, nous devons renforcer l’édu-
cation à la citoyenneté mondiale en la dotant d’une dimension régénératrice et réparatrice 
grâce à laquelle les jeunes et les adultes s’efforceront de combattre davantage leurs pra-
tiques égoïstes et de réduire la distance entre eux et nous en privilégiant l’unité et la solidarité 
humaines, en harmonisant leurs intérêts avec ceux des autres, en luttant contre les régimes 
de colonialité (colonialité réligieuse; colonialité ontologique et épistémique) et en accordant 
plus de sens au vivre ensemble et au vivre relié (universalisme relationnel) au détriment du 
vivre pour soi.

L’éducation à la citoyenneté mondiale vise à ouvrir les jeunes à la diversité des savoirs, des 
croyances, des ontologies et des civilisations, laquelle contribue notamment à la durabilité 
humaine et planétaire. Si, en tant que bien commun mondial, cette éducation est soutenue 
par les pédagogies régénératrices et réparatrices, elle constituera un humus pour l’épan-
ouissement de la liberté de mondification (le fait d’imaginer et de créer des mondes durables, 
régénérateurs et réparateurs dans un monde mondialisé) chez les futurs adultes tout en leur 
permettant de faire face aux potentialités destructrices de la modernité mondiale. Nous pen-
sons que si nous voulons que l’éducation à la citoyenneté mondiale soit véritablement mise 



220Anthropologie des savoirs des Suds

au service de la terre et de ses habitants (humains et non-humains), nous devons l’inscrire 
dans une alliance durable, éthique et équitable entre les épistémologies du Sud et celles du 
Nord (Damus, 2020). Dans les limites de ce travail, nous allons essayer de contribuer au 
renouvellement du cadre théorique, méthodologique, éthique et épistémologique de l’éduca-
tion à la citoyenneté mondiale en regardant celle-ci au prisme des pédagogies régénératrices 
et réparatrices.

Vers une nouvelle définition de l’éducation à la  
citoyenneté mondiale

L’éducation à la citoyenneté mondiale peut être définie comme un ensemble de méthodes et 
de savoirs aux dimensions multiples (scientifique, technique, religieuse, magique, relation-
nelle, symbolique) visant à régénérer et à réparer l’humanité et notre maison commune que 
constitue la terre, quel que soit l’endroit où l’on se trouve. Elle vise à former des citoyens 
à la fois lococentrés et planétocentrés capables de respecter la diversité humaine et non 
humaine (plantes, animaux, ressources minérales, eau, air, sol, etc.) et de comprendre que le 
monde entier doit être considéré comme un seul pays (une terre commune). Cette éducation 
« fait référence à un sentiment d’appartenance à une grande communauté et à une humanité 
commune. Elle met l’accent sur l’interdépendance politique, économique, sociale et culturelle, 
et sur l’interconnexion entre le local, le national et le mondial » (UNESCO, 2015 : 14). L’une des 
valeurs fondamentales de l’éducation cosmopolitique est l’interdépendance, mais celle-ci ne 
doit pas être abordée uniquement sur les plans politique, économique, social et culturel, mais 
aussi sur le plan écologique. Nussbaum (2011 : 102) le comprend bien lorsqu’elle écrit ceci, 
même si elle n’insiste pas assez sur l’environnement mondial : « Nul d’entre nous n’échappe 
à cette interdépendance mondiale. L’économie mondiale nous lie à des vies lointaines. Nos 
plus banales décisions de consommation affectent le mode de vie d’individus qui vivent dans 
des pays lointains et contribuent à produire les biens que nous utilisons. Notre vie quotidi-
enne pèse sur l’environnement mondial. Il est irresponsable d’enfouir la tête dans le sable 
et d’ignorer les multiples manières dont nous influençons chaque jour la vie des personnes 
éloignées. L’éducation devrait donc nous préparer à affronter avec efficacité de telles discus-
sions, en nous concevant comme des « citoyens du monde », pour employer l’expression 
consacrée, plutôt que simplement comme des Américains, des Indiens ou des Européens. »

Le développement d’une conscience planétaire demeurera un vœu pieux si nous n’appren-
ons pas aux futurs citoyens du monde à lutter contre la séparation de l’Homme avec la 
nature, laquelle séparation est, dans une large mesure, responsable de la crise écologique 
mondiale. L’éthique de la citoyenneté mondiale implique des interdépendances mondiales 
(interdépendance entre l’humanité et la biodiversité; interdépendance politico-socio-économ-
ico-culturelle entre les pays) et la conscience mondiale fondées sur le principe d’égalité entre 



221Anthropologie des savoirs des Suds

les peuples et les diverses cultures humaines (tous les Hommes et toutes les cultures se 
valent, car ils contribuent tous à la beauté, à la grandeur et à la survie de l’humanité).

L’éducation à la citoyenneté mondiale peut être considérée comme une éducation à la con-
science mondiale. Cette éducation “refers to all the social, economic, cultural, political, cogni-
tive, and other processes by which we learn to see ourselves as beings who share a common 
destiny, as vulnerable inhabitants of the Earth, regardless of our skin colour, social origins, 
languages, culture, cosmovisions, religious beliefs, history, and national identity. This educa-
tion, which begins at birth and continues until death, must enable us to feel connected not 
only to humans, but also to the non-humans (including animals, plants, mountains, rivers, 
and mineral resources) that populate the planet. One of its aims is to help us respect our 
fellow humans, non-humans, and local deities who live here “(Damus, 2024a: 4). Si l’édu-
cation à la citoyenneté mondiale est appelée à combattre les dichotomies insoutenables 
et délétères (nous/eux, Occident/reste du monde, civilisés/sauvages, anges/ démons (sens 
figuré), indigènes/blancs, corps/esprit, nature/culture, savants/ignorants absolus, humains/
non-humains, etc., Damus, 2020) engendrées par l’éducation dominante actuelle fortement 
influencée par la mondialisation néolibérale, on doit lui attribuer une dimension régénératrice 
et réparatrice afin de contribuer à une humanité plus juste et plus durable. Il s’agit de promou-
voir une « éducation à la citoyenneté mondiale autrement » (Stein, Andreotti, 2021) au sein 
des différents milieux de socialisation (maison, école, église, milieux de travail, espaces de 
loisir, milieux associatifs, etc.). Pour atteindre cet objectif, les institutions éducatives du Sud 
et du Nord doivent enrichir d’une nouvelle dimension les trois dimensions fondamentales de 
l’éducation à la citoyenneté mondiale explorées par l’UNESCO (2015 : 15) qu’il convient de 
présenter ici :

1) Dimension cognitive : « Apprendre à connaître, à comprendre et à juger d’un œil critique 
les questions mondiales, régionales, nationales et locales, ainsi que l’interconnexion et l’inter-
dépendance entre les différents pays et peuples. »

2) Dimension socio-affective  : «  Avoir un sentiment d’appartenance à une humanité com-
mune, de partage de valeurs et de responsabilités, d’empathie, de solidarité et de respect des 
différences et de la diversité. »

3) Dimension comportementale : « Agir de manière efficace et responsable aux niveaux local, 
national et mondial pour favoriser la paix et la durabilité dans le monde. »



222Anthropologie des savoirs des Suds

4) Dimension régénératrice et réparatrice : adopter tout au long de la vie des modes de pensée 
et d’action régénérateurs et réparateurs envers soi-même, les non-humains (les animaux, les 
végétaux, les ressources minérales et hydriques, etc., de son propre pays et des pays étran-
gers) et les autres humains proches (concitoyens) et éloignés (les citoyens des autres pays). 
Cela suppose d’apprendre à respecter les équilibres naturels, à lutter contre les inégalités 
sociales et écologiques, la guerre, la surconsommation destructrice de l’environnement et du 
soi matériel et à participer à la réduction de l’empreinte écologique mondiale.

La mise en œuvre de ces quatre dimensions nécessite d’avoir une approche pragmatique de 
l’éducation à la citoyenneté mondiale fondée sur des valeurs comme l’équité intergénération-
nelle, l’éthique chaude ou incarnée (versus éthique froide ou calculée) et l’empathie incon-
ditionnée (versus empathie rentabilisée ou mue par la recherche du profit ou de l’argent) 
qui devraient nous inciter à nous intéresser aux problèmes locaux, nationaux et mondiaux 
auxquels le système néolibéral mondialisé propose des solutions rentables qui sont souvent 
incompatibles avec la protection de l’environnement (Bernier, 2012) ou la nature relationnelle 
de la vie (Escobar, 2018).

L’éducation dominante actuelle : un pharmakon

L’éducation hégémonique qu’on observe actuellement dans le Nord comme dans le Sud 
global exerce un double effet sur la destinée humaine : elle est la cause de l’amélioration de la 
condition humaine en permettant à des millions de personnes d’être en bonne santé, d’avoir 
une espérance de vie plus élevée, de mieux vivre, etc., mais en même temps, cette éducation 
est au service du néocolonialisme (Tobner, 2008) économique, écologique, politique et cultu-
rel, comme elle était mise à contribution autrefois dans la colonisation des peuples voisins et 
lointains. Elle a contribué à certains grands problèmes mondiaux comme le réchauffement 
climatique, l’appauvrissement de la couche d’ozone, la crise mondiale de la biodiversité, les 
pollutions, les guerres directes ou par procuration pour l’influence géopolitique et pour le 
contrôle des ressources naturelles comme le pétrole, les mines d’or et de diamant, etc. Par 
son rôle délétère, cette éducation participe à la destruction des savoirs locaux (épistémicides) 
associés à la gestion durable et non rentable des services fournis par la biodiversité et les 
écosystèmes, des environnements naturels (écocides), des cultures régénératrices (ethno-
cides), des peuples indigènes de tous les continents qui résistaient à la colonisation (géno-
cides). Alimentée par une science et une technologie aveugles, cette éducation productrice 
à la fois de vérité et d’ignorance volontaire (agnotologie, Proctor, Schiebinger, 2008) pourrait 
nous conduire à la fin des civilisations humaines, justement à cause de la menace constante 
d’une guerre atomique mondiale (Magdelaine, 2024) due à la crise de confiance mutuelle 
entre certaines puissances nucléaires, ainsi qu’entre celles-ci et les États non nucléaires.

https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Londa+Schiebinger&text=Londa+Schiebinger&sort=relevancerank&search-alias=books-ca


223Anthropologie des savoirs des Suds

La question de savoir si le caractère pernicieux du système éducatif actuel est dû à des actes 
de commission ou d’omission est au cœur de notre réflexion critique. Si les enseignants n’en-
couragent pas leurs élèves à valoriser différentes formes de connaissances, en les exposant 
uniquement à une vision du monde dominante dans le Nord, en ce qui concerne des sujets 
tels que la science et la théorie économique, les générations suivantes de dirigeants et de 
décideurs politiques perpétueront l’ignorance et l’intolérance à l’égard des différentes visions 
du monde. Il s’agit d’une négligence morale inadmissible qui affectera tous les citoyens du 
monde, comme le montrent les exemples précédents.

De l’ère anthropocène qui se caractérise par l’exploitation massive des ressources de la terre 
et par la multiplication des effets négatifs des activités anthropiques sur la nature, la planète 
et sur l’homme lui-même, à l’époque damocléenne qui se particularise par la perspective 
d’une guerre nucléaire mondiale, l’éducation dominante actuelle semble être incapable de se 
détacher de son rôle de poison. Le rôle pernicieux des systèmes éducatifs ancrés dans les 
structures néolibérales, rôle dont les acteurs ne sont pas toujours conscients, les empêche 
de promouvoir l’éducation à la paix, les principes du développement durable, la réduction des 
inégalités entre les États, la compréhension internationale fondée sur la tolérance ontologique 
et épistémique (Damus, 2021a), la confiance et le respect mutuels, le partage horizontal des 
connaissances scientifiques et techniques, etc.

Les processus de destruction observés dans le monde ne sont pas dus uniquement à l’éduca-
tion tournée vers le profit, mais aussi à la condition humaine et animale, à des contingences 
historiques, sociales et politiques, aux processus de conservation de la vie physique, etc. Il 
est impossible de ne pas détruire, de ne pas se détruire, volontairement et involontairement, 
pour diverses raisons, y compris la satisfaction de besoins matériels, spirituels, cognitifs et 
éducatifs. Les processus de destruction sont inhérents à la vie au sens large et à la coexist-
ence humaine et animale. En raison de la nature relationnelle de la vie, il est impossible de ne 
pas détruire. En raison de divers processus de destruction nécessaires et contingents, nous 
ne pouvons pas ne pas régénérer et réparer le vivant (Hommes, animaux, plantes, terre), le 
non-vivant, les relations sociales, les relations politiques, symboliques et économiques.

«  S’il est impossible de vivre sans détruire consciemment ou de manière inconsciente 
(destructions nécessaires), s’il n’y a pas de société sans crime (nous sommes tous des bour-
reaux et des bourrelles en puissance), si nous ne sommes pas des êtres inoffensifs, mais 
des êtres capables de détruire volontairement ou accidentellement (potentiel du mal), si nous 
nous sentons responsables des erreurs que nous n’avons pas commises directement, si nos 
sentiments moraux (honte, culpabilité, regret…) se manifestent à l’issue de la commission 
d’une ou de plusieurs erreurs, si nous sommes des êtres inachevés (Lapassade, 2000) et vul-
nérables (homo vulnerabilis, Damus 2016), alors nous devons faire de l’éducation régénéra-
trice et réparatrice la boussole de nos existences et de nos inter-existences.  » (Damus, 



224Anthropologie des savoirs des Suds

2024a). L’éducation à la citoyenneté mondiale doit faire sien cet axiome fondamental (qui 
sous-tend la pédagogie régénératrice et réparatrice) si elle veut fabriquer des cosmopolites 
capables d’adopter des modes de pensée, d’action, d’habitation, de cohabitation, d’existence 
et de coexistence régénérateurs et réparateurs de l’humanité et de la terre.

Les enjeux de l’intégration des pédagogies régénératrices et  
réparatrices dans l’éducation à la citoyenneté mondiale

Une éducation à la citoyenneté mondiale dotée d’une dimension régénératrice et réparatrice a 
pour but d’amener les futurs citoyens du monde et les cosmopolites actuels à abandonner ou 
à refuser d’adopter les comportements destructeurs de soi, de l’autre, de l’environnement et 
du monde encouragés par l’éducation néolibérale. Elle doit leur permettre de développer des 
réflexes de conservation, de régénération et de réparation. Elle doit leur enseigner des façons 
de vivre régénératrices et réparatrices afin de leur permettre de lutter contre la généralisa-
tion excessive du mode de vie de l’hémisphère Nord ou contre l’Occidentalisation rigide du 
monde. En d’autres termes, il s’agit d’inciter les citoyens du Nord et du Sud à lutter de mille et 
une manières contre la violence monoculturelle occidentale (Santos, 2016; Damus, 2020) qui 
détruit des modes de vie locaux régénérateurs et réparateurs comme la gestion durable par 
les communautés des ressources naturelles non destinées au commerce mondial. Pour par-
venir à de tels résultats, l’éducation à la citoyenneté mondiale doit être ancrée dans le para-
digme transdisciplinaire qu’est la pédagogie régénératrice et réparatrice, laquelle se fonde 
sur une approche polymathique de la condition humaine et du monde non-humain, ainsi que 
sur des valeurs comme la terre-mère, l’ontologie relationnelle et la conscience planétaire. 
La conception de la vie selon laquelle celle-ci est réduite à des réactions physico-chimiques 
(Commoner, 1969) est antinomique de la nature relationnelle de la vie et de l’ontologie rela-
tionnelle explicative du maintien des processus écologiques et sociaux.

La conception réductionniste de la vie et les approches monodisciplinaires des phénomènes 
sociaux et environnementaux sont à l’origine de la déconnexion anthropo-éco-cosmique, de 
l’affaiblissement du sentiment d’interdépendance mondiale et de l’incapacité de beaucoup 
de personnes à protéger les patrimoines naturels nationaux et les biens communs de l’hu-
manité. Dans le cadre du renouvellement du cadre éthique et pragmatique de l’éducation à la 
citoyenneté mondiale, nous devons façonner les futurs citoyens du monde de telle sorte qu’ils 
soient capables de comprendre la dimension extraterritoriale des lois relatives à la protection 
des environnements naturels nationaux et de la santé publique. Par exemple, ils compren-
dront que, grâce à une éducation à la citoyenneté mondiale décoloniale, les pesticides et les 
insecticides cancérigènes et écocides (glyphosate, DDT) interdits dans leur pays ne doivent 
pas être vendus au reste du monde, que les forêts et les mangroves des autres pays méri-
tent d’être protégées, car elles font également partie du poumon de la planète. Le déficit de 



225Anthropologie des savoirs des Suds

conscience planétaire dont fait preuve l’Union européenne l’empêche d’interdire la vente des 
pesticides destructeurs (paraquat, dichloropropène) de la santé humaine et écologique à des 
pays non-européens. Aveuglée par le profit, elle ne voit pas que ces pesticides se retrouvent 
dans les assiettes des Européens. POLLINIS (2020 : 1), une ONG indépendante, parle de l’in-
conscience planétaire de l’Union européenne en ces termes : « Aujourd’hui, des substances 
interdites par l’Union européenne à cause de leur dangerosité avérée pour l’environnement 
ou la santé humaine continuent d’être produites, stockées puis vendues à des pays non-
européens, en grande majorité des pays en développement ou émergents. Ces pesticides 
interdits en Europe reviennent ensuite par la petite porte : on les retrouve dans nos assiettes 
à la faveur de la mondialisation des marchés alimentaires. »

S’il est injuste de vendre au reste du monde ces produits, il est également moralement 
inacceptable de procéder aux délocalisations des industries et des usines polluantes dans 
les pays du Sud global, lesquelles délocalisations témoignent de l’ignorance volontaire ou 
involontaire des concepts de destin commun, d’interdépendance humaine et de connexions 
sans limites spatiales. Dans le cadre d’une éducation à la citoyenneté mondiale active (versus 
éducation à la citoyenneté mondiale passive) fondée sur le principe que le monde entier est 
un seul pays, il est urgent que les écoles et les universités expliquent aux citoyens du monde 
actuels et futurs les conséquences de l’indifférence à l’égard des grandes causes nationales 
et mondiales comme la lutte contre le terrorisme, la guerre, l’exportation illégale des déchets 
nucléaires et radioactifs vers les pays du Sud sans loi ni justice1.

Pour réduire l’impact négatif des doctrines néolibérales sur l’éducation à la citoyenneté 
mondiale, nous devons transformer celle-ci en une éducation militante (Waghi, 2022) et 
énactive (Varela et al., 1993) dont l’éthique incarnée, chaude et émotionnelle doit être le fon-
dement. Pour ne citer qu’un exemple de comportement modèle devant être enseigné aux 
futurs cosmopolites, c’est au nom de cette éthique que le physicien et chimiste américain 
Linus Pauling est sorti de sa zone de confort professionnelle et scientifique pour dénoncer les 
conséquences sur la santé des populations nationales, les retombées des essais nucléaires 
atmosphériques réalisés par les Américains et les Soviétiques. Grâce à sa passion péda-
gogique activiste, qui avait une dimension critique, politique, éthique et pragmatique, Linus 
Pauling a attiré l’attention de l’opinion publique et des autorités politiques à un point tel qu’un 
moratoire sur les essais nucléaires a été ultimement obtenu. S’il est obligatoire de doter l’édu-
cation à la citoyenneté mondiale d’une triple dimension militante, régénératrice et réparatrice, 
c’est surtout parce que le spectre d’une guerre atomique est une menace qui fait de l’hu-

1.  La lutte cosmopolite contre le transport illégal des déchets des pays du Nord vers les pays du Sud permettra 
de réduire la dette écologique de ceux-là envers ceux-ci. On entend par dette écologique, « la dette accumulée 
par les pays industrialisés du Nord envers les pays du tiers-monde à cause du pillage des ressources, des dom-
mages causés à l’environnement et de l’occupation gratuite de l’environnement pour le dépôt des déchets, dont 
les gaz à effet de serre provenant des pays industrialisés » (Duterme, De Ruest, 2014).



226Anthropologie des savoirs des Suds

manité une bombe à retardement. Pour désamorcer cette dernière, l’éducation à la citoyen-
neté mondiale militante doit être mise au service de la paix mondiale. Pour cette raison, les 
écoles et les universités doivent enseigner aux décideurs actuels et aux futurs chefs d’État 
que l’humanité est périssable et que la suppression des armes nucléaires sera une grande 
victoire pour tous. À l’heure de la surenchère nucléaire, il est vital que des citoyens du monde 
participent à la vie politique et associative en rejoignant les mouvements antinucléaires se 
battant contre la technologie nucléaire dont l’existence menaçante est intimement liée au 
profit avant l’homme et l’environnement.

Une éducation à la citoyenneté mondiale militante consiste à fabriquer des futurs citoyens du 
monde capables de développer leur compréhension « des interconnexions sans aucune lim-
ite spatiale ou temporelle » (Singer, 2020 : 219) comme les problèmes interconnectés tels que 
la pauvreté, les migrations, les inondations, le néocolonialisme, le réchauffement climatique 
et tant d’autres encore, grâce à la connaissance de nombreuses disciplines (polymathie) 
telles que l’histoire mondiale, l’écologie, la biologie, la psychologie, l’anthropologie, la géog-
raphie mondiale, l’éducation interculturelle, etc. Une approche polymathique de l’éducation à 
la citoyenneté mondiale tout au long de la vie nous permettra de réduire le nombre d’actions 
destructrices de la santé humaine et environnementale basées sur des connaissances 
incomplètes (incomplétude cognitive) grâce à une meilleure compréhension des enjeux des 
connaissances reliées (reliance épistémique).

Les enjeux de l’intégration des savoirs du Sud dans les  
programmes d’éducation à la citoyenneté mondiale

Les savoirs du Sud sont des connaissances aux dimensions multiples (magique, technique, 
scientifique, religieuse, symbolique) développées par les peuples infériorisés et subalternisés 
qu’on rencontre dans le Sud global comme dans le Nord global. Ces peuples sont victimes de 
la colonialité ontologique et épistémique2. Leurs savoirs sont donc minorés et méprisés par 
de nombreuses personnes détentrices de « savoirs universels ». S’il est nécessaire d’intégrer 
une partie des savoirs et des valeurs de ces peuples dans les programmes d’éducation à la 
citoyenneté mondiale, c’est parce que, d’une part, une grande partie de ces savoirs et de ces 
valeurs jouent un rôle dans la durabilité humaine, écologique et planétaire, et que, d’autre part, 
elles reflètent - contrairement aux valeurs consuméristes et productivistes et aux savoirs 
purement scientifiques et techniques - la nature relationnelle de la vie. S’il est illusoire de 
prétendre mettre fin à l’hégémonie épistémique et éthique de l’éducation à la citoyenneté 
mondiale, nous pouvons tout de même la réduire par des pratiques de citoyenneté mondiale 

2.  Par exemple, les matrones d’Haïti sont infériorisées par les détenteurs de savoirs médicaux modernes ou oc-
cidentalocentrés. Les savoirs de ces accoucheuses traditionnelles sont méprisés et ignorés par les détenteurs 
de savoirs du Nord (Damus, 2021b).



227Anthropologie des savoirs des Suds

alternatives. Nous pouvons l’enrichir par des concepts théoriques, méthodologiques et 
éthiques alternatifs en puisant dans l’océan cognitif des peuples afrodescendants, africains 
et autochtones.

Cependant, l’intégration des connaissances et des valeurs régénératrices dans les pro-
grammes d’éducation à la citoyenneté mondiale essentiellement eurocentrée ou américano-
centrée se heurte à un obstacle majeur : l’intolérance ontologique et épistémique. Celle-ci se 
définit de la façon suivante : « Nous entendons ici par intolérance ontologique et épistémique 
le fait de manifester une attitude irrespectueuse, méprisante et parfois violente envers les 
visions du monde et les savoirs des autres. Cette intolérance peut se manifester sous forme 
d’exclusion sociale, de destruction de savoirs locaux et autochtones, de modes de pensée et 
d’action, de destruction identitaire, culturelle, physique, psychologique, etc. » (Damus, 2021a).

Nous devons décoloniser l’éducation à la citoyenneté mondiale en combattant et en 
dénonçant cette intolérance destructrice et en enseignant aux citoyens du monde actuels 
et futurs la tolérance ontologique et épistémique. Cette dernière peut être définie comme 
suit  : « La tolérance ontologique et épistémique renvoie au respect des manières d’être et 
de connaître, de la vision du monde, du langage et des connaissances des acteurs dans les 
différents mondes. Le respect des normes d’existence et de coexistence des acteurs du Sud 
global et du Nord global et la liberté de ces derniers d’imaginer des mondes possibles (liberté 
de mondification ; logique multimondiste) pour contenir l’ontologie unimondiste (Escobar, 
2018) imposée par l’Occident ou pour résister contre « l’occupation mono-ontologique de la 
planète » relèvent aussi de cette forme de tolérance » (Damus, 2021a).

L’intolérance ontologique et épistémique des tenants de l’éducation à la citoyenneté mondiale 
eurocentrée ou américanocentrée les empêche de comprendre que les nombreuses crises 
mondiales nous mettent dans une situation d’urgence conceptuelle, théorique, éthique, 
méthodologique et épistémologique. Si les pédagogies régénératrices et réparatrices ont 
un rôle essentiel à jouer dans le renouvellement du cadre conceptuel et méthodologique de 
l’éducation à la citoyenneté mondiale, c’est parce qu’elles se proposent de répondre à cette 
urgence. Par exemple, dans les limites d’une approche locale de la citoyenneté mondiale, 
des concepts locaux, tels que la notion sud-africaine d’Ubuntu (Mbayo Mbayo, 2017; Waghid, 
2024), qui signifie « J’existe parce que nous existons, nous existons parce que j’existe », le 
concept de la République de Corée de Hongik Ingan, qui signifie « agir pour le bien de tous » 
(UNESCO, 2018), et la notion haïtienne de Konbit, qui signifie « Aidons-les et ils nous aideront 
en retour », devraient être enseignés dans les écoles du Nord et du Sud. Si l’utilisation de la 
méthode des ateliers de dialogue local en sciences humaines et naturelles (Damus, 2017; 
Damus et al., 2022) permet de générer des concepts locaux utilisables dans les programmes 
d’éducation à la citoyenneté mondiale, c’est parce que cette technique de recherche centrée 
sur le sujet se distingue des méthodes managériales techno-bureaucratiques, en brisant des 



228Anthropologie des savoirs des Suds

dichotomies insoutenables  : eux/nous, savants/ignorants, Occident/reste du monde, etc. 
Ces dichotomies sont les causes profondes des formes d’injustice épistémique que nous 
observons dans le monde : l’injustice testimoniale (Fricker, 2017), l’injustice herméneutique 
infligée (le fait d’empêcher les autres de développer des ressources cognitives capables de 
les aider à interpréter leurs expériences), l’injustice herméneutique auto-infligée (se priver 
des concepts, théories et représentations qui nous permettent de comprendre la réalité de 
l’autre), l’injustice ontologique et l’injustice doxastique, entre autres.

La promotion de la tolérance ontologique et épistémique dans le cadre d’un programme d’édu-
cation à la citoyenneté mondiale pragmatique, antiraciste, inclusive, égalitaire et équitable 
mérite d’être soutenue si l’on veut permettre aux exclus de la citoyenneté mondiale d’exister 
et de contribuer davantage au changement du monde. Dans le Nord global, l’enseignement 
de la culture (l’art, la religion, la musique, la danse, etc.) et de l’histoire des peuples autrefois 
colonisés contribuera sans aucun doute au renforcement du dialogue Sud-Nord. Au nom de 
la diversité ontologique et épistémique à laquelle est liée la survie de l’humanité, les citoyens 
du monde militants et émancipés doivent s’insurger contre la destruction de la religion et de 
l’histoire3 des peuples dominés. Contrairement à une religion dominante comme le christian-
isme dont la contribution à la crise écologique mondiale a été mise en lumière par certains 
travaux (White, 1994), les religions traditionnelles des peuples africains, afrodescendants et 
indigènes participent à la conservation de la nature en protégeant, par exemple, la terre4, les 
étangs, les arbres, les forêts, les sources, les chutes d’eau, les grottes et les rivières. Dans 
un monde dominé par les religions du livre (le christianisme, l’islam et le judaïsme) ayant 
été mises au service de l’esclavage des Africains et des Autochtones, religions dont on se 
sert encore pour coloniser la nature, la culture et l’imaginaire, il devient urgent de développer 
une théologie régénératrice et réparatrice incluant les religions traditionnelles des peuples 
dominés et la régénération des religions préchrétiennes en Occident.

3.   Le processus de destruction de l’histoire des peuples subjugués par le néocolonialisme politique, écono-
mique et culturel peut être désigné par le terme d’historicide. Celui-ci renvoie non seulement au processus de 
destruction de l’histoire des peuples conquis et mis en esclavage, des peuples dominés anciennement colo-
nisés, mais encore à l’anéantissement de l’apport de ces peuples à la science, à la philosophie, à la littérature 
mondiale, à l’histoire mondiale, aux histoires nationales d’autres peuples, etc. On entend aussi par historicide la 
perte de la conscience historique ou du sentiment de continuité historique engendrée par « les techniques de 
colonisation, d’asservissement et d’abâtardissement des peuples » (Diop, 1981 : 272).

4.  Chez les Songye, un peuple bantou d’Afrique centrale, la terre est un héritage ancestral qui doit être géré de 
manière rationnelle (Mbayo Mbayo, 2017). Afin de réparer les blessures nécessaires infligées à la terre, un culte 
lui est voué « par lequel les rites de réparation, prières et sacrifices concourent au rétablissement de l’harmonie 
de la terre qui a été touchée et à l’obtention du pardon et de la bienveillance des esprits tutélaires de la terre. On 
note aussi divers rites pour obtenir la fertilité du sol. » (Mbayo Mbayo, 2017 : 51).



229Anthropologie des savoirs des Suds

Application empirique des concepts de konbit et  
d’atelier de dialogue local

L’atelier de dialogue local est une méthode de recherche régénératrice et réparatrice (Damus, 
2024b). Il est un lieu de partage des expériences individuelles et collectives, des savoirs, des 
expériences vécues ou observées. Son succès dépend de plusieurs facteurs, tels que la con-
fiance et le respect mutuels, l’utilisation d’une langue commune, la dimension horizontale des 
échanges, l’incitation aux corrections mutuelles, etc. Cette méthode permet de faire émer-
ger des intérêts communs à la communauté et à l’humanité susceptibles d’inciter les par-
ticipants à renforcer les comportements régénérateurs et réparateurs. La maîtrise parfaite 
de la langue des participants, le travail préalable de persuasion réalisé par les médiateurs 
de terrain auprès des titulaires de savoirs locaux et ancestraux constituent les principaux 
ingrédients de la confiance mutuelle nécessaire au bon déroulement et à la réussite d’un 
atelier de dialogue local. L’objectif de celui-ci est de renforcer le sentiment de compétence 
ou d’efficacité personnelle (Bandura, 2003) des participants afin de les amener à se définir 
comme des sujets connaissants et comme des savants. L’atelier de dialogue local est une 
technique d’apprentissage et de co-apprentissage régénérateur, car les thèmes de discus-
sion (biodiversité et techniques de gestion des écosystèmes vivants ; biodiversité, santé et 
spiritualité ; souveraineté alimentaire et biodiversité ; agriculture régénératrice; allaitement et 
nature ; méthodes de transmission des connaissances locales et ancestrales, etc.) ne sont 
pas imposés aux participants. L’utilisation de cette technique décoloniale d’extraction cog-
nitive (il s’agit d’une méthode de co-construction cognitive en vertu de laquelle les savoirs 
sont produits par et pour les participants) dans les milieux ruraux haïtiens (Damus, 2017; 
Damus, Vézina, Gray, 2022) nous a permis de comprendre qu’elle est un outil indispensable à 
la lutte contre la colonialité de l’être et du savoir (Quijano, 2000), de la nature, de l’histoire, de 
l’imaginaire et de la politique.

En Haïti, le concept de konbit5 renvoie aux pratiques de solidarité, d’entraide et d’assistance 
mutuelle entre les pauvres en revenu vivant notamment dans les milieux ruraux. Le konbit 
participe au renforcement des liens vicinaires (relations de voisinage), interfamiliaux, com-
munautaires et intercommunautaires. Il joue un rôle crucial dans la durabilité humaine et 
écologique. Les paysans haïtiens ont inventé le konbit afin de faire face au manque d’argent 
et d’eau, à la famine, à la malnutrition et aux violences anthropiques (violence des dominants) 
et naturelles. Le phénomène de konbit, qui témoigne du pouvoir d’agir (empowerment) ou 
des capabilités des Haïtiens et des Haïtiennes, s’observe surtout sur le terrain de l’agriculture 
traditionnelle de subsistance6 (sarclage, piquage, semailles, moissons…) dont le fonctionne-

5.  La lettre finale de ce mot créole se prononce.

6.  Il s’agit des pratiques agricoles régénératrices et réparatrices dans la mesure où elles sont en harmonie avec 
la nature et les saisons. De plus, elles excluent les pesticides et les engrais chimiques.



230Anthropologie des savoirs des Suds

ment dépend essentiellement de la force musculaire humaine. Le konbit est mis au service 
de la régénération et de la réparation de la communauté biotique. C’est grâce à un konbit 
organisé par les paysans de Ouanaminthe (département du Nord-Est) - auquel ont participé 
des Haïtiens de la diaspora - qu’un canal d’irrigation a été construit sur la rivière Massacre. Le 
konbit est la force des faibles. En effet, il a permis aux paysans de faire face à l’indifférence 
de l’État haïtien et aux grosses armes brandies par les soldats de l’Armée de la République 
dominicaine7.

La planète Terre est malade. L’éducation à la citoyenneté mondiale est appelée à devenir une 
discipline écocentrique devant être mobilisée dans les soins à la terre. Cela suppose que 
nous soyons capables de surmonter les clivages ethniques, identitaires, religieux, culturels, 
politiques, historiques, géographiques et idéologiques faisant obstacle à la compréhension 
interhumaine. Une approche pragmatique de l’éducation à la citoyenneté mondiale régénéra-
trice et réparatrice devrait conduire des acteurs comme les pédagogues et citoyens du 
monde régénérateurs, l’UNESCO, les organisations de protection de la nature, les États, les 
ONG locales et internationales et le reste à inscrire le concept de konbit dans un processus 
d’universalisation. La mondialisation de cette pratique ancestrale multiséculaire haïtienne 
pourrait, par exemple, contribuer à la restauration des mangroves littorales8 dont les enjeux 
écologiques sont multiples. Le tableau 1 ci-dessous illustre comment les différents services 
écologiques fournis par les mangroves et leurs principales fonctions peuvent servir à la régu-
lation et à l’autoproduction.

Table 1. Les différents services écologiques fournis par les mangroves et leurs principales fonctions peuvent servir à la régulation 
et à l’autoproduction

Services écologiques Principales fonctions

Régulation Contrôle de l’érosion Stabilisation des lignes de côtes, piégeage 
des sédiments par les racines palétuviers

Protection contre les tempêtes Barrage constitué par les forêts de palétu-
viers contre les orages, cyclones et raz de 

marée ; amortissement des vagues

Régulation des flux Circulation et échange d’eaux grâce au 
balancement des marées, aux réseaux 
hydrographiques, aux courants littoraux

Traitement des déchets Assimilation des déchets par la phyto-
masse, épuration des eaux

7.  La Rivière Massacre est un bien commun binational, mais la République dominicaine la considère comme sa 
propriété exclusive. Une partie de son armée a été mobilisée contre la construction du canal d’irrigation dont les 
paysans avaient tant besoin pour arroser la plaine de Maribaroux.

8.  Dans certains pays comme Haïti et l’Indonésie, une partie du charbon de bois est issue de la coupe des man-
groves. Bien que les écosystèmes de mangrove soient protégés par le gouvernement indonésien, les coupes 
illégales n’ont pas cessé. La production indonésienne du charbon de bois à partir de la mangrove est destinée 
aux pays riches (Japon, pays d’Europe…), d’après l’entreprise ReforestAction (Avril, 2024). En Haïti, la coopéra-
tive locale CAPEELAG a organisé un konbit en vue de restaurer les palétuviers.



231Anthropologie des savoirs des Suds

Autoproduction Purification de l’air Exportation ou séquestration du carbone 
par les palétuviers (mangrove : puits ou 
sources de carbone selon les années)

Purification de l’eau Transformation et stockage d’énergie via la 
biomasse; piégeage des polluants métal-

liques par les sols de mangrove

Biodiversité Habitat refuge pour les oiseaux

Nourricerie pour l’ichtyofaune (zone de 
rétention, d’alimentation et de croissance 

pour la faune aquatique)

Frayère de nombreuses espèces (poissons, 
crevettes)

Refuge des prédateurs grâce à l’ombrage 
des arbres, l’enchevêtrement des racines 

de palétuvier, la turbidité des eaux

Habitat des gastéropodes brouteurs de 
genres Littorina, Pachymelania et Terebralia

Source :Cormier-Salem (2014 : 99-100).

Plantation de mangroves en Haïti organisée par CAPEELAG, une coopérative locale, le 5 juin 2025.

Crédit photo : CAPEELAG / Sove Mang Lan, Plante Lavi.



232Anthropologie des savoirs des Suds

Conclusion

L’éducation à la citoyenneté mondiale est appelée à jouer un rôle dans la restauration de 
la santé de l’humanité souffrant depuis des siècles des maux anthropiques évitables aux-
quels l’éducation néolibérale nous a appris à proposer des solutions rentables qui ne sont 
pas toujours soutenables, fondées uniquement sur les perspectives du Nord. S’il est illusoire 
de prétendre changer radicalement le paradigme éducatif dominant, on peut néanmoins 
lui opposer un paradigme alternatif et complémentaire visant justement à contenir le rôle 
délétère qu’il joue envers les communautés biotiques. Il s’agit de l’éducation régénératrice et 
réparatrice ayant pour but de fabriquer des citoyens à la fois lococentrés et planétocentrés 
capables de comprendre, de prévoir et d’éviter les conséquences mondiales des actions 
locales. Les objectifs, les finalités, les valeurs, les contenus des programmes de l’éducation 
actuelle gagnent à être repensés et redéfinis de façon régénératrice et réparatrice si nous 
voulons fabriquer une nouvelle génération de citoyens du monde dotés d’un esprit critique et 
d’une conscience mondiale. Une éducation à la citoyenneté mondiale régénératrice et répara-
trice sera le fruit d’une alliance épistémique entre le Nord global et le Sud global. Cette éduca-
tion, qui doit remettre en cause des siècles de négligence à l’égard des visions alternatives du 
monde, est encouragée à stimuler la liberté de mondification des futurs citoyens du monde 
en leur permettant d’imaginer des systèmes culturels, sociaux, économiques, religieux et pol-
itiques, régénérateurs et réparateurs.



233Anthropologie des savoirs des Suds

Références

Avril, Anne-Lise (2024). La mangrove de Sumatra, un écosystème vital pour la biodiversité 
et les populations. https://www.reforestaction.com/magazine/zoom-ecosysteme-man-
grove.

Bernier, Aurélien (2012). Comment la mondialisation a tué l’écologie. Les politiques environ-
nementales piégées par le libre-échange. Paris : Mille et une nuits.

Bosio, E. (2024). Ethical Global Citizenship Education. Cambridge University Press. https://
www.cambridge.org/core/elements/abs/ethical-global-citizenshipeducation/946E-
11147DBAFA912E14DC51B550689C.

Bosio, E., & Waghid Y. (2023). Global Citizenship Education as a Living Ethical Philoso-
phy for Social Justice, Citizenship Teaching & Learning, 18:2, pp. 151–58, https://doi.
org/10.1386/ctl_00117_2. 

Commoner, Barry (1969). Quelle terre laisserons-nous à nos enfants? Paris : Seuil.

Cormier-Salem, M.-C. (2014). Représentations sociales de la biodiversité et implications 
pour la gestion et la conservation. In M. Gauthier-Clerc, F. Meslard, J. Blondel (Eds). 
Sciences de la conservation (pp. 95-106). Louvain-la-Neuve : De Boeck Supérieur.

Damus, Obrillant (2024a). Regenerative and restorative pedagogy: The foundation of a 
new contract for cognitive justice. UNESCO-IBE, Prospects 54, 441–449. https://doi.
org/10.1007/s11125-024-09683-y.

Damus, Obrillant (2024b). L’atelier de dialogue local. Pratiques, Cahiers de la médecine uto-
pique, No104. Dossier : Humaniser la santé publique.

Damus, Obrillant (2023). « La educación para la concientización planetaria » (Planetary 
consciousness Education), in Damus, Obrillant, Giang, Chen, Duffé Montalván, Aura Luz, 
Sánchez-Antonio, Juan Carlos, Wulf, Christoph (dir.), Anthropologie des savoirs des Suds, 
no 1. Plaidoyer pour les pédagogies régénératrices et réparatrices. Sherbrooke (Canada) : 
Les Éditions de l’Université de Sherbrooke (ÉDUS), ISSN : 2817-4070, pp. 200–216, URI: 
http://hdl.handle.net/11143/20539, https://doi.org/10.17118/11143/20539.

Damus, O., Vézina, M., & Gray, N. J. (2022). Valuing Indigenous Health Promotion Knowledge 
and Practices: The Local Dialogue Workshop as a Method to Engage and Empower 
Matrons and Other Traditional Healers in Haiti. In L. Potvin, & D. Jourdan (Eds.), Glo-
bal Handbook of Health Promotion Research, Vol. 1: Mapping Health Promotion Re-
search (1st ed., Vol. 1, pp. 151-164). Springer, Cham. https://doi.org/10.1007/978-3-030-
97212-7_12.

Damus, Obrillant (2021a). « Réflexions sur la tolérance et l’intolérance épistémico-ontolo-
giques », Études caribéennes [Online], 50 | décembre 2021, Online since 15 December 
2021, connection on 04 April 2022. URL : http://journals.openedition.org/etudescari-
beennes/22597 ; DOI : https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597.

https://www.reforestaction.com/magazine/zoom-ecosysteme-mangrove
https://www.reforestaction.com/magazine/zoom-ecosysteme-mangrove
https://doi.org/10.1386/ctl_00117_2
https://doi.org/10.1386/ctl_00117_2
https://doi.org/10.1007/s11125-024-09683-y
https://doi.org/10.1007/s11125-024-09683-y
http://hdl.handle.net/11143/20539
https://doi.org/10.17118/11143/20539
https://doi.org/10.1007/978-3-030-97212-7_12
https://doi.org/10.1007/978-3-030-97212-7_12
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.22597


234Anthropologie des savoirs des Suds

Damus, Obrillant (2021b) : Anthropologie de l’accouchement à domicile : les mères, les 
matrones et les sages-hommes traditionnels d’Haïti prennent la parole. Pointe-à-Pitre : 
Presses universitaires des Antilles.

Damus, Obrillant (2020). Les futurs de l’éducation au carrefour des épistémologies du Nord 
et Sud. Document commandé pour le rapport de l’initiative Les futurs de l’éducation de 
l’UNESCO. Paris : UNESCO.

Damus, O. (2017). Las prácticas profesionales de las comadronas tradicionales en Haití: 
entre salud, biodiversidad y espiritualidad [Professional practices of traditional mid-
wives in Haiti: Between health, biodiversity and spirituality]. In B. Baptiste, D. Pacheco, 
M. C. D. Cunha. & S. Diaz (Eds.), Knowing our lands and resources. Indigenous and local 
knowledge of biodiversity and ecosystem services in the Americas (pp. 20–31). UNESCO. 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000368172. 

Damus, Obrillant (2016). Homo vulnerabilis. Repenser la condition humaine. Paris : Connais-
sances et Savoirs/Publibook.

Derrida, J. (1981), “Plato’s Pharmacy” In: Dissemination, translated by Barbara Johnson. Chi-
cago: University of Chicago Press, pp. 63–171.

De Sousa Santos, B. (2016). Épistémologies du Sud. Mouvements citoyens et polémique sur 
la science. Paris : Desclée de Brouwer.

Diop, C. A. (1981). Civilisation ou barbarie. Anthropologie sans complaisance. Paris : Pré-
sence africaine.

Duterme, Renaud, De Ruest, Éric (2014). La dette cachée de l’économie. Le scandale plané-
taire. Paris : Les Liens qui Libèrent (LLL).

Escobar, Arturo (2018). Sentir-Penser avec la terre. Une écologie au-delà de l’Occident. Paris : 
Seuil.

Lapassade, G. (2000). Précis de l’inachèvement : entretiens avec Gérard Gromer. Paris : Sé-
guier.

Magdelaine, Christoph (2024). Guerre nucléaire : Le scénario de la fin du monde? https://
www.notre-planete.info/terre/fin_du_monde/guerre-nucleaire-consequences.php.

Mbayo Mbayo, Joseph (2017). Bumuntu ou la culture de l’excellence. Les prolégomènes, vol. 
1. Louvain-la-Neuve : Academia.

Mmbe, Achille (2023). La communauté terrestre. Paris : La Découverte.

Nussbaum, M. (2011). Les émotions démocratiques. Comment former le citoyen du XXIe 
siècle. Paris : Climats.

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000368172
https://www.notre-planete.info/terre/fin_du_monde/guerre-nucleaire-consequences.php
https://www.notre-planete.info/terre/fin_du_monde/guerre-nucleaire-consequences.php


235Anthropologie des savoirs des Suds

POLLINIS (2020). Stop à l’exportation des pesticides interdits en Europe [Stop the export 
of pesticides banned in Europe]. https://www.pollinis.org/publications/76-ong-de-
mandent-la-fin-de-lexportation-des-pesticides-interdits-en-europe.

Proctor, Robert & Schiebinger,  Londa (2008). Agnotology :The Making and Unmaking of 
Ignorance.

Quijano, A (2000). « Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina », in E. Lander 
(dir.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas lati-
noamericanas. CLACSO: Buenos Aires.

Singer, Slavica (2020). La polymathie, le chaînon manquant pour un meilleur accès aux 
savoirs pertinents, Les futurs humanistes de l’apprentissage : perspectives des chaires 
UNESCO et des réseaux UNITWIN, pp. 217-221.

Stein, Sharon, Andreotti, Vanessa (2021). Global Citizenship Otherwise. In Bosio, Emiliano 
(ed), Conversations on Global Citizenship Education. Perspectives on Research, Teaching, 
and Learning in Higher Education. New York: Routledge.

Tobner, Odile (2008). « Le néocolonialisme », Silence (écologie, alternatives, non-violence), 
no361, pp. 5-8.

Torres, C.A., & Bosio, E. (2020). Global citizenship education at the crossroads: Globaliza-
tion, global commons, common good, and critical consciousness. Prospects. https://doi.
org/10.1007/s11125-019-09458-w.

UNESCO (2015). Global Citizenship Education: Topics and Learning Objectives. Paris.

Varela, Francisco et al. (1993). L’inscription corporelle de l’esprit. Sciences cognitives et expé-
rience humaine. Paris : Seuil.

Waghid, Y. (2024). Teaching for Global Citizenship Education Online: An African Philo-
sophical Approach. Journal of Creative Communications, 19(1), 32-42. https://doi.
org/10.1177/09732586231189837.

White, Lynn Townsend, Jr (1994). Les racines historiques de notre crise écologique in Gof-
fi, Jean-Yves (dir.), Le philosophe et ses animaux : du statut éthique de l’animal. Nîmes : 
Jacqueline Chambon.

Waghid, Yusef (2022). Towards the cultivation of global citizenship education as an activist 
pedagogy, Citizenship Teaching & Learning, Volume 17, Issue 2, juin 2022, p. 161-164.

Wasserstrom, R., Reider, S., & Lara, R. (2011). Nobody knew their names: The black legend 
of Tetete extermination. Ethnohistory, 58(3), 421–444. https:// doi. org/ 10. 1215/ 00141 
801- 12638 48.

https://www.pollinis.org/publications/76-ong-demandent-la-fin-de-lexportation-des-pesticides-interdits-en-europe
https://www.pollinis.org/publications/76-ong-demandent-la-fin-de-lexportation-des-pesticides-interdits-en-europe
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Londa+Schiebinger&text=Londa+Schiebinger&sort=relevancerank&search-alias=books-ca
https://doi.org/10.1007/s11125-019-09458-w
https://doi.org/10.1007/s11125-019-09458-w
https://doi.org/10.1177/09732586231189837
https://doi.org/10.1177/09732586231189837
https://intellectdiscover.com/content/journals/ctl
https://intellectdiscover.com/content/journals/ctl/17/2

	L’éducation à la citoyenneté mondiale au prisme de la  pédagogie régénératrice et réparatrice 
	Introduction 
	Vers une nouvelle définition de l’éducation à la  citoyenneté mondiale
	L’éducation dominante actuelle : un pharmakon
	Les enjeux de l’intégration des pédagogies régénératrices et  réparatrices dans l’éducation à la cit
	Les enjeux de l’intégration des savoirs du Sud dans les  programmes d’éducation à la citoyenneté mon
	Application empirique des concepts de konbit et  d’atelier de dialogue local
	Conclusion 
	Références 


